
UNIVERSIDADE ESTADUAL DE MARINGÁ 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS, LETRAS E ARTES 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GUSTAVO JOAQUIM MARQUES MARTINS MACHADO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Do Sintoma ao Projeto:  

uma leitura sartriana do adoecimento psicossomático 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maringá 

2025



GUSTAVO JOAQUIM MARQUES MARTINS MACHADO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Do Sintoma ao Projeto: 

uma leitura sartriana do adoecimento psicossomático 

 

 

 
Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

Psicologia do Departamento de Ciências Humanas, 

Letras e Artes da Universidade Estadual de Maringá, 

como requisito para obtenção do título de Doutor em 

Psicologia. 

 

Área de concentração: Constituição do Sujeito e 

Historicidade 

 

Orientadora: Profa Dra Sylvia Mara Pires de Freitas 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maringá 

2025



Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP)

(Biblioteca Central - UEM, Maringá - PR, Brasil)

Machado, Gustavo Joaquim Marques Martins
      Do Sintoma ao projeto : Uma leitura sartriana do adoecimento psicossomático /
Gustavo Joaquim Marques Martins Machado. -- Maringá, PR, 2025.
      149 f.

      Orientadora: Profa. Dra. Sylvia Mara Pires de Freitas.
      Tese (doutorado) - Universidade Estadual de Maringá, Centro de Ciências Humanas,
Letras e Artes, Departamento de Psicologia, Programa de Pós-Graduação em Psicologia,
2025.

      1. Existencialismo. 2. Fenomenologia. 3. Adoecimento. 4. Psicologia. 5.
Psicossomática. I. Freitas, Sylvia Mara Pires de, orient. II. Universidade Estadual de
Maringá. Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes. Departamento de Psicologia.
Programa de Pós-Graduação em Psicologia. III. Título.

CDD 23.ed. 150.192

M149s

Ademir Henrique dos Santos - CRB-9/1065





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico a todos que se maravilham 

e ficam curiosos com os mistérios 

da existência. 



AGRADECIMENTOS 

 

Quero expressar, em primeiro lugar, minha profunda gratidão à minha mãe, Maria de 

Fátima, que desde cedo me permitiu o acesso ao fascinante universo das ciências e das artes. 

Obrigado pelo amor, pelo carinho, pela paciência, pelas broncas e, sobretudo, pelo ensino e 

pelas inúmeras experiências e saberes que me proporcionou ao longo da vida. 

À Luana, meu amor, agradeço por caminhar ao meu lado há tantos anos. Pelo 

companheirismo que construímos juntos, pela confiança depositada em mim, por me trazer de 

volta ao mundo da vida nos momentos em que me perco em minhas elucubrações filosóficas. 

Obrigado por sua presença constante, por seu apoio e por me oferecer coragem em cada novo 

empreendimento. 

Aos meus grandes amigos, Lucas e Husley, sou grato pelas conversas profundas e 

superficiais, pelas falas sacras e profanas, pelos encontros e desencontros que compõem 

nossas histórias. Pelas convergências e divergências de pensamento, que me ensinaram o 

valor da amizade, tão essencial e precioso em minha vida. 

Registro uma menção especial ao meu antigo professor, psicoterapeuta e supervisor 

clínico, André. Sempre me impressionaram sua capacidade didática, instigante e provocativa, 

bem como seu acolhimento. Sou eternamente grato por ter me auxiliado a trilhar meu 

caminho em meio às turbulências da vida. 

À minha orientadora, professora Sylvia Mara, agradeço profundamente pelas 

inspiradoras aulas de existencialismo, que confirmaram um percurso iniciado ainda nas 

disciplinas de filosofia, por meio da fenomenologia. Obrigado pela confiança em acolher esta 

pesquisa, pelo reconhecimento de minha capacidade, pelo acolhimento e até mesmo pelas 

broncas – cada uma delas se transformou em aprendizado valioso ao longo desses últimos 

quatro anos. 

À banca que esteve presente comigo na qualificação e defesa do presente trabalho, 

pelo tempo, pelas pontuações, orientações e correções. As contribuições a respeito dos 

tópicos sobre o corpo, a psicopatologia e a filosofia foram de fundamental importância para 

aprofundamento e direcionamento para a conclusão desta tese. 

 

 



Resumo 

 

As concepções históricas da psicossomática nos induzem a entender o indivíduo de forma 

dualística, como se fosse constituído por duas partes (corpo e mente). Desde a antiguidade, 

até o século XIX – quando o termo Psicossomática é utilizado pela primeira vez – objetivou-

se compreender como alguns sintomas físicos sem alterações biológicas claras poderiam 

surgir em determinados indivíduos. A explicação mais comum dizia que tais alterações 

poderiam advir de certos tipos de emoções, manifestando-se desde dores corpóreas até 

mudanças metabólicas – muitas vezes dando a impressão de uma explicação causal. No 

entanto, para Sartre, corpo e consciência não podem ser entendidos de modo dicotomizado, 

dessa forma as emoções não são compreendidas como entidades metafísicas, nem como pura 

alteração bioquímica, mas como um modo de ser da consciência que posiciona o indivíduo, 

em sua integralidade, frente ao mundo. Diante disto, buscamos investigar como a 

psicossomática pode ser compreendida pela fenomenologia-existencial, mais precisamente 

pelo pensamento de Jean-Paul Sartre. Para tanto, no caminho percorrido, utilizamos a 

metodologia do estado da arte, analisando as concepções históricas sobre a Psicossomática. 

Em seguida, buscamos analisá-la pela perspectiva existencialista. Até o presente momento, 

verificamos que noções clássicas da psicossomática entendem a experiência do adoecimento 

de maneira fragmentada. Sartre, por seu turno, nos permite repensar essa questão, deslocando 

o foco da causalidade linear entre mente e corpo para uma compreensão do adoecimento 

enquanto expressão de um projeto existencial. O indivíduo pode encontrar obstáculos que 

compliquem a realização de seu projeto de ser, e a dificuldade em lidar com a contradição 

entre o que espera e o que realiza pode ser expressa por meio do adoecimento. Assim, 

podemos considerar, até o momento, que o fenômeno do adoecimento psicossomático pode 

ser melhor compreendido não como uma dissociação entre mente e corpo, mas como uma 

manifestação integrada da existência do sujeito em seu mundo. Essa perspectiva implica 

reconhecer que o adoecimento psicossomático é indissociável da liberdade do sujeito e de seu 

modo singular de se relacionar com sua história, com seus limites e com suas escolhas. O 

corpo, aqui, não é mero receptor de forças inconscientes ou externas, mas expressão concreta 

de um modo de ser que se inscreve no mundo por meio de um projeto. Tal entendimento 

convoca a clínica psicológica – especialmente a psicoterapia – a abandonar uma postura 

meramente sintomatológica ou interpretativa, para abrir-se à escuta da biografia vivida e 

encarnada do sujeito. Isso significa acolher o sofrimento como modo de ser-no-mundo, e 

compreender que sintomas psicossomáticos podem se constituir como formas concretas de 

má-fé, formas nas quais a liberdade, embora recusada, se expressa. A reconstrução narrativa 

da própria existência, nesse contexto, não visa apenas compreender causas, mas possibilitar 

que o sujeito se aproprie de sua história, assuma sua liberdade e reinscreva seu projeto de ser 

em novos horizontes de sentido conforme suas possibilidades. 

 

Palavras-chave: Saúde Mental, Psicossomática, Psicologia, Fenomenologia, 

Existencialismo. 

 

 



Abstract  

 

The historical conceptions of psychosomatics lead us to understand the individual in a 

dualistic way, as if composed of two separate parts (body and mind). From antiquity until the 

nineteenth century—when the term Psychosomatics was first employed—there was an effort 

to explain how certain physical symptoms without clear biological alterations could arise in 

some individuals. The most common explanation held that such symptoms resulted from 

certain kinds of emotions, manifesting in bodily pain or metabolic changes, often suggesting 

a causal link. For Sartre, however, body and consciousness cannot be understood in a 

dichotomized manner. Emotions are neither metaphysical entities nor mere biochemical 

changes; rather, they are a mode of being of consciousness that situates the individual, in 

their wholeness, before the world. In this regard, we aim to investigate how psychosomatics 

can be understood through existential-phenomenology, specifically in the thought of Jean-

Paul Sartre. To this end, we employed a state-of-the-art methodology, first analyzing the 

historical conceptions of Psychosomatics, and then examining it from an existentialist 

perspective. So far, we have found that classical notions of psychosomatics interpret illness in 

a fragmented way. Sartre, in contrast, allows us to rethink this issue by shifting the focus 

from a linear causality between mind and body to an understanding of illness as an 

expression of an existential project. The individual may encounter obstacles that hinder the 

realization of their project of being, and the difficulty in dealing with the contradiction 

between expectations and actualization may be expressed through illness. Thus, 

psychosomatic illness may be better understood not as a dissociation between mind and body 

but as an integrated manifestation of existence in the world. This perspective implies that 

psychosomatic illness is inseparable from the subject’s freedom and their singular way of 

relating to their history, limitations, and choices. Here, the body is not a mere recipient of 

unconscious or external forces, but a concrete expression of a mode of being inscribed in the 

world through a project. Such an understanding calls psychological practice—especially 

psychotherapy—to move beyond a merely symptom-oriented or interpretative approach and 

to open itself to the lived and embodied biography of the subject. This means welcoming 

suffering as a mode of being-in-the-world and recognizing that psychosomatic symptoms 

may constitute concrete forms of bad faith, in which freedom, though denied, is still 

expressed. Within this context, the narrative reconstruction of existence does not merely seek 

to trace causes, but enables the subject to reclaim their history, assume their freedom, and 

reconfigure their project of being toward new horizons of meaning within their possibilities. 

 

Keywords: Mental Health, Psychosomatics, Psychology, Phenomenology, Existentialism. 



Résumé 

 

Les conceptions historiques de la psychosomatique nous amènent à comprendre l’individu de 

manière dualiste, comme s’il était constitué de deux parties distinctes (corps et esprit). De 

l’Antiquité jusqu’au XIXe siècle—lorsque le terme Psychosomatique est utilisé pour la 

première fois – on a cherché à expliquer comment certains symptômes physiques, sans 

altérations biologiques claires, pouvaient apparaître chez certains individus. L’explication la 

plus courante avançait que de tels symptômes pouvaient provenir de certains types 

d’émotions, se manifestant par des douleurs corporelles ou des changements métaboliques, 

donnant souvent l’impression d’une causalité. Pour Sartre, toutefois, le corps et la conscience 

ne peuvent être compris de façon dichotomisée. Les émotions ne sont ni des entités 

métaphysiques, ni de simples modifications biochimiques, mais un mode d’être de la 

conscience qui place l’individu, dans son intégralité, face au monde. À partir de cela, nous 

cherchons à examiner comment la psychosomatique peut être comprise à travers la 

phénoménologie existentielle, plus précisément dans la pensée de Jean-Paul Sartre. Pour ce 

faire, nous avons adopté une méthodologie de type état de l’art, analysant d’abord les 

conceptions historiques de la Psychosomatique, puis l’interprétant sous l’angle existentialiste. 

Jusqu’à présent, nous avons constaté que les notions classiques de la psychosomatique 

conçoivent l’expérience de la maladie de manière fragmentée. Sartre, en revanche, nous 

permet de repenser cette question en déplaçant l’attention d’une causalité linéaire entre esprit 

et corps vers une compréhension de la maladie comme expression d’un projet existentiel. 

L’individu peut rencontrer des obstacles qui compliquent la réalisation de son projet d’être, et 

la difficulté à affronter la contradiction entre ce qu’il espère et ce qu’il réalise peut s’exprimer 

à travers la maladie. Ainsi, on peut considérer que la maladie psychosomatique doit être 

comprise non comme une dissociation entre l’esprit et le corps, mais comme une 

manifestation intégrée de l’existence du sujet dans le monde. Cette perspective implique que 

la maladie psychosomatique est indissociable de la liberté du sujet et de sa manière singulière 

de se rapporter à son histoire, à ses limites et à ses choix. Ici, le corps n’est pas un simple 

réceptacle de forces inconscientes ou externes, mais l’expression concrète d’un mode d’être 

qui s’inscrit dans le monde à travers un projet. Une telle compréhension invite la pratique 

psychologique—et en particulier la psychothérapie—à dépasser une posture uniquement 

symptomatologique ou interprétative, pour s’ouvrir à l’écoute de la biographie vécue et 

incarnée du sujet. Cela signifie accueillir la souffrance comme un mode d’être-au-monde et 

reconnaître que les symptômes psychosomatiques peuvent constituer des formes concrètes de 

mauvaise foi, formes dans lesquelles la liberté, bien que refusée, s’exprime néanmoins. Dans 

ce contexte, la reconstruction narrative de l’existence n’a pas seulement pour but de 

rechercher des causes, mais de permettre au sujet de se réapproprier son histoire, d’assumer 

sa liberté et de réinscrire son projet d’être dans de nouveaux horizons de sens selon ses 

possibilités. 

 

Mots-clés:  Santé mentale, Psychosomatique, Psychologie, Phénoménologie, Existentialisme. 

 



Lista de Quadros 

 

Quadro 1- Emoções básicas, dispostas em relação ao tempo e ao juízo sobre elas ............... 23 

Quadro 2- Emoções e suas disposições para ação x permanência das mesmas ..................... 37 

 



SUMÁRIO 

 

Introdução .............................................................................................................................. 12 

Capítulo 1 – Breve Introdução às Relações Mente/Corpo/Adoecimento .......................... 17 

1.1 Breve História da Psicossomática ................................................................................... 19 

1.2 As Concepções Hegemônicas sobre as Emoções e sobre o Corpo no Mundo Antigo 20 

1.2.1 Na Filosofia Antiga: a alma .......................................................................................... 20 

1.2.2 Na Medicina Antiga: Os Humores ................................................................................ 25 

1.2.3 Idade Antiga Tardia e Primórdios do Pensamento Medieval ...................................... 26 

1.3 As Concepções Hegemônicas sobre as Emoções e sobre o Corpo no Mundo Medieval

.................................................................................................................................................. 28 

1.3.1 Na Filosofia Medieval – Moralidade como Desenvolvimento da Alma....................... 28 

1.3.1.1 Tópicos Teológicos: o Espírito e a Salvação ............................................................... 30 

1.3.2 Na Medicina Medieval – Pensamento Analógico e Espírito ........................................ 34 

1.4 As Concepções hegemônicas sobre as emoções e sobre o corpo no mundo moderno 38 

1.4.1 Na Filosofia Moderna: o Corpo como Máquina .......................................................... 39 

1.4.2 Na Medicina Moderna: Anatomia e Observação ......................................................... 51 

1.5 As concepções hegemônicas sobre as emoções e sobre o corpo no mundo 

contemporâneo ....................................................................................................................... 53 

Capítulo 2 – A Fenomenologia e o Existencialismo ............................................................ 64 

2.1 A Fenomenologia .............................................................................................................. 66 

2.1.1 A Fenomenologia de Edmund Husserl ......................................................................... 67 

2.2 Fenomenologia-existencial .............................................................................................. 75 

2.3 Existencialismo ................................................................................................................. 80 

2.3.1 A Fenomenologia Existencial de Sartre ....................................................................... 82 

2.3.1.1 A Superação de Sartre da Noção de “Ego Transcendental” em Husserl: a 

Transcendência do Ego ............................................................................................................ 88 

2.4 A consciência corporificada e o mundo como horizonte da existência ....................... 93 

Capítulo 3 - O corpo e as emoções em Sartre ...................................................................... 96 



3.1 A noção de corpo para Sartre ......................................................................................... 98 

3.1.1 O captar ontológico do corpo: para-si e para-outro ................................................... 108 

3.2 As Emoções na Filosofia de Sartre ............................................................................... 115 

Capítulo 4 – Aproximações e distanciamentos entre Sartre e a psicossomática .................. 

................................................................................................................................................ 124 

Considerações  Finais .......................................................................................................... 140 

Referências ............................................................................................................................ 143 

 

 

 

 

  



12 

 

Introdução 

 

O adoecimento faz parte da vida. Em diversos momentos, do nascer ao morrer, somos 

confrontados com sintomas advindos de doenças, síndromes e/ou transtornos, sejam eles 

vividos por nós mesmos, ou por outras pessoas que dividem a existência no mundo conosco. 

Frente ao sintoma, torna-se imperativo que busquemos formas de lidar com os mesmos, 

inclusive, por vezes, procurando ajuda profissional. 

Diante desta realidade, parece ser comum, especialmente no mundo Ocidental, que 

este processo de busca por um profissional de saúde se inicie pela procura de um médico –

figura importante e historicamente relacionada a um saber que cuida da vida. É diante do 

profissional da medicina, com seus conhecimentos e técnicas, que, costumeiramente, 

iniciamos a procura pelo enfrentamento de qualquer condição de mudança em nosso 

funcionamento “normal”. 

Pensando na descrição desse cenário, podemos inferir, de antemão, duas coisas: (1) a 

visão comum de saúde parece atrelar-se a uma noção de saúde física, corpórea, fisiológica; e, 

a parte disso, (2) haveria uma outra esfera de nossa vida que estaria situada em outro plano de 

conhecimentos, métodos e intervenções que chamamos de saúde mental (em distinção e, 

talvez, oposição à saúde física), e que parece ter ganhado mais atenção após a pandemia do 

novo Coronavírus (Sars-Cov-2), cujo estopim mundial foi em 20201. 

Se diante de um sintoma ou processo de adoecimento buscamos primeiramente um 

médico, qual não é nossa surpresa quando, em determinados momentos, este profissional não 

consegue encontrar a causa (orgânica/fisiológica) – e, portanto, o manejo – de nossa queixa. 

Não é raro que, diante desta situação, na qual os métodos usuais não conseguem encontrar 

vestígios que identifiquem a origem de nossas queixas, recorra-se à “explicação”: “isso é 

psicológico”; ou ainda “isso é emocional” – reforçando o tom de distinção e afastamento de 

um problema físico. 

As asserções acima citadas podem conter duas semânticas: a primeira, de que “isso 

não é nada”; a outra, de que “é necessário buscar uma outra especialidade” (que não possua 

uma ênfase física ou que tente dar conta dela e do caráter imaterial da mente e dos 

 
1 Para mais, ver em: Under Pressure: Navigating the Surge in Psychological Service Demand. 

https://abpp.org/newsletter-post/under-pressure-navigating-the-surge-in-psychological-service-

demand/#:~:text=Given%20the%20exponential%20increase%20in,disorders%20has%20become%20increasingl

y%20difficult; 

https://www.apa.org/pubs/reports/practitioner/2022-covid-psychologist-workload;  

https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC9798668/  

https://abpp.org/newsletter-post/under-pressure-navigating-the-surge-in-psychological-service-demand/#:~:text=Given%20the%20exponential%20increase%20in,disorders%20has%20become%20increasingly%20difficult
https://abpp.org/newsletter-post/under-pressure-navigating-the-surge-in-psychological-service-demand/#:~:text=Given%20the%20exponential%20increase%20in,disorders%20has%20become%20increasingly%20difficult
https://abpp.org/newsletter-post/under-pressure-navigating-the-surge-in-psychological-service-demand/#:~:text=Given%20the%20exponential%20increase%20in,disorders%20has%20become%20increasingly%20difficult
https://www.apa.org/pubs/reports/practitioner/2022-covid-psychologist-workload
https://pmc.ncbi.nlm.nih.gov/articles/PMC9798668/


13 

 

sentimentos). Assim, coloca-se em segundo plano, de forma complementar e até esotérica, o 

profissional que trabalha com a saúde mental. Em ambos os casos citados, parece haver nessa 

prática social uma tentativa de livrarmo-nos da impotência frente à ausência de diagnósticos 

causais que findem a angústia do paciente. 

Podemos unificar as descrições até aqui apresentadas como um recurso 

“solucionador” para o embaraço de não haver uma causa anátomo-funcional para 

determinado adoecimento. Temos aqui um “quadro psicossomático”, ou seja, a explicação de 

que diante de algum ato ou evento psicológico muito significativo (emocional/afetivo) há o 

desencadeamento do adoecimento, que se manifesta através de alguma sintomatologia. Essa 

situação chega até o profissional de saúde mental que, por sua vez, tende a buscar com o 

paciente possíveis entendimentos sobre sua realidade cotidiana, tentando dar “luz” ao 

fenômeno-queixa. 

Entretanto, parece que a argumentação em prol de qualquer adoecimento que possa 

ser psicossomático tende a reforçar uma concepção dualística da vida, representada pelas 

polaridades corpo versus mente; razão versus emoção; doença individualizada versus 

realidade sociomaterial. Cinde-se o indivíduo, e atomizam-se suas partes teoricamente 

autônomas ao mundo da vida. Tudo isso, quando analisado através de um olhar 

fenomenológico-existencial, parece ofuscar e obscurecer uma certa visão sobre os seres 

humanos: de serem um todo integrado e em constante relação com o mundo.  

Frente a essa dificuldade epistemológica de compreender o adoecimento mental e suas 

possíveis implicações fisiológicas, esta pesquisa propõe-se a refletir: seria possível, em uma 

compreensão fenomenológico-existencial, falarmos da existência de algo que é 

psicossomático? Nesse sentido, nosso objetivo é analisar – sob uma perspectiva 

fenomenológica-existencial, de inspiração e aprofundamento sartriano – se/e como seria 

possível falar de um adoecimento psicossomático. Sartre nos dá algumas pistas em seu 

romance de estreia, A Náusea (1938), bem como apresenta algumas ideias em outros textos 

filosóficos, como nas obras A transcendência do ego (1937), Esboço para uma teoria das 

emoções (1939), O Ser e o Nada (1943), ou ainda uma “análise psicológica” a partir da 

biografia de Gustave Flaubert, em O idiota da família (1971); todos esses escritos nos 

permitem fazer uma análise teórico-conceitual sobre o estatuto da psicossomática por meio de 

sua filosofia. 

Nos capítulos seguintes, essas noções encontram-se avaliadas da seguinte maneira: em 

um primeiro momento, pela regressão metodológica ao passado da psicossomática, em que 



14 

 

buscamos compreender como surge este termo, qual era seu sentido originário; quer seja uma 

investigação sobre seu estado da arte. Progredindo historicamente, também investigamos as 

superações (ou não) das concepções da psicossomática e quais as implicações disso. Neste 

caminho, verificamos brevemente os sentidos atribuídos tanto na filosofia quanto na medicina 

do passar dos séculos, a respeito das relações entre mente/corpo/adoecimento.  

Damos início a este estudo retomando o mundo antigo Ocidental, notadamente do 

mundo helênico. Assim, seguimos observando as atualizações e superações no entendimento 

sobre a relação mente/corpo/adoecimento no mundo medieval, especialmente focando-nos 

nos autores ligados ao mundo cristão, seguindo à modernidade e contemporaneidade. Por 

tratarmos de longos períodos históricos com pluralidades epistemológicas e uma polifonia de 

autores, optamos por apresentar o movimento das visões hegemônicas na história do 

pensamento quanto à medicina e às associações entre mente e corpo. Com isso, pretendemos 

trazer à luz deste texto as alterações ocorridas quanto ao sentido original da ideia da 

psicossomática e quais as implicações decorrentes.  

No segundo capítulo são apresentadas e discutidas as filosofias fenomenológica e 

existencial que norteiam e fundamentam nossa visão sobre nosso objeto de pesquisa. Dessa 

forma, encontram-se discutidas essas filosofias, seus propósitos e qual sua relevância no 

pensar sobre a saúde. De início, apresentamos a fenomenologia enquanto uma filosofia e 

teoria do conhecimento estabelecida por Edmund Husserl, matemático e filósofo que viveu 

na transição dos séculos XIX para XX. Aqui, pontos como a origem, ideia central da 

fenomenologia e a importância histórica do olhar desta filosofia para o entendimento da 

consciência são abordados, sobretudo por ser um tema de grande interesse no período – seja 

pelos avanços técnico-científicos da medicina que possibilitaram a classificação e 

sistematização de muitas das células cerebrais e seu funcionamento; seja pelo papel da 

literatura, que à época disseminava cada vez mais uma leitura “introspeccionista” sobre os 

personagens e suas ambivalências comportamentais e sentimentais. Também destacamos as 

discussões suscitadas nesse campo sobre a consciência e a possibilidade de uma 

inconsciência com função regulatória do comportamento humano. 

Diálogos, intersecções e cisões entre as diferentes fenomenologias, notadamente de 

Heidegger, aluno de Husserl, que introduziu na fenomenologia o caráter existencial da 

mesma e que nos aproxima de uma psicologia fenomenológica-existencial, também ganham 

destaque. Heidegger não apenas se preocupava com uma questão central à filosofia – o 

problema do ser –, mas também teve trânsito pela medicina, especialmente por meio da 



15 

 

amizade com o médico psiquiatra Médard Boss, com o qual criou o que viria a ser chamado 

de Daseinsanalyse, buscando aproximar a perspectiva fenomenológico-existencial de uma 

psicoterapia com modelo de análise. 

Neste percurso chegamos ao então pensamento do filósofo que mais nos interessa na 

presente pesquisa, o francês Jean-Paul Sartre, e seu entendimento e contribuições à 

fenomenologia, em especial sua proximidade ao pensamento cartesiano e husserliano sobre o 

Eu; mas superando-o e apresentando uma noção original. Para ele, o Eu é algo externo ao 

indivíduo e que sempre é captado na relação com o mundo. Disso, verificaremos como Sartre 

compreende as emoções, estados específicos de consciência, que evidenciam uma 

intencionalidade do indivíduo. Soma-se a isso seu entendimento sobre o corpo, discutido na 

obra O Ser e o Nada (1943) – tema de central interesse quando falamos em adoecimento e, 

em especial, psicossomática. 

Ao fim, entendemos que o pensamento de Sartre nos possibilita articular consciência-

corpo com o adoecimento, mediado pelo projeto existencial2. Essa abordagem nos conduz a 

uma compreensão distinta da concepção dualista que historicamente atravessa a 

psicossomática. Em vez de pensarmos o corpo como palco de reações causais a eventos 

emocionais ou psíquicos isolados, propomos compreendê-lo, à luz de Sartre, como expressão 

concreta do projeto de ser do sujeito. O corpo não é uma entidade passiva que “recebe” o 

impacto de uma mente abalada, mas um modo de ser-no-mundo que participa ativamente da 

constituição da existência. Sendo assim, o adoecimento psicossomático não deve ser 

compreendido como falha de adaptação entre esferas distintas (mente e corpo), mas como 

manifestação corporificada de um impasse existencial – frequentemente ligado à não 

concretização de um projeto, à vivência de uma liberdade percebida como ausente ou negada, 

ou à sustentação de modos de ser marcados pela má-fé. 

Esse deslocamento de compreensão exige, por consequência, uma mudança 

epistemológica e clínica: trata-se de abandonar a busca por nexos causais simplistas ou 

dicotomias entre o psíquico e o somático; e, em seu lugar, adotar uma escuta que reconheça a 

biografia do sujeito como território fundamental para a compreensão do sofrimento. O que 

 
2 “Projeto” é um termo fundamental à ontologia de Sartre. A consciência, e, no limite, o humano, é 

compreendido como ser-no-mundo, sendo a ele engajado. “Com efeito, esse projeto fundamental não deve 

remeter a nenhum outro e deve ser concebido por si mesmo. Não poderia concernir, portanto, nem à morte nem 

à vida, nem a qualquer caráter em particular da condição humana: o projeto original de um Para-si só pode visar 

o seu próprio ser; o projeto de ser, o desejo de ser ou a tendência a ser não provém, com efeito, de uma 

diferenciação fisiológica ou uma contingência empírica; de fato, não se distingue o ser do Para-si”. (Sartre, 

1943, p. 691). A consciência é una com a liberdade e, portanto, com o engajamento em projetos livres, pois “a 

liberdade do para-si está sempre engajada; não se trata aqui de uma liberdade que poderia ser indeterminada e 

que preexistiria à sua escolha... liberdade é simplesmente o fato de que essa escolha é incondicionada” (p. 479). 



16 

 

adoece não é apenas o corpo, tampouco só a mente, mas a existência como totalidade situada. 

Neste arcabouço, a psicoterapia fenomenológico-existencial encontra uma tarefa exigente, 

embora essencial: desvelar o sentido do sintoma como formas de possibilidade do ser, como 

signo de um projeto em crise, como expressão da liberdade que, mesmo aparentemente 

negada, insiste em se fazer fenômeno. 



17 

 

Capítulo 1 – Breve Introdução às Relações Mente/Corpo/Adoecimento 

 

A mente não está somente colocada acima de e contra o universo ou o mundo real; 

está também colocada acima de e contra o corpo que é outra parte de Murphy: 

Assim, Murphy percebe-se dividido em dois, um corpo e uma mente". De uma 

maneira ou de outra, o corpo e a mente interagem: “eles têm intercurso, 

aparentemente, caso contrário ele não teria sabido que eles tinham algo em comum. 

Mas ele sente sua mente ser uma substancia fechada e não compreende por meio de 

que canal o intercurso era efetuado nem como as duas experiências vieram a se 

sobrepor". O isolamento da mente do corpo vincula um isolamento da mente do 

mundo: "Ele estava dividido, uma parte dele nunca deixa essa câmera mental, que 

imagina a si própria como uma esfera cheia de luz tendendo a escuridão, porque não 

há saída". Como o corpo poderia influenciar a mente, ou a mente o corpo, 

permanecia um mistério absoluto para Murphy. 

  

(Sokolowsky, Introdução à Fenomenologia) 

 

Para estudantes das áreas da saúde, não é incomum que, em algum momento, já 

tenham se deparado com o termo psicossomática, o qual diz respeito ao adoecimento e/ou 

manifestação de sintomas em determinado indivíduo, sem que se encontre uma origem em 

alterações anátomo-funcionais que expliquem sua condição. Quando o termo Psicossomática 

é usado, estamos nos referindo a um tipo de adoecimento sem causa fisiológica evidente. 

Como essa situação foge aos moldes da causalidade – ou seja, para um determinado evento 

‘p’ existir como consequência, há a necessidade de uma causa ‘q’ –, é preciso encontrar 

alguma outra explicação que justifique a condição apresentada. Nesse sentido, encontram na 

psicossomática uma tentativa de explicação para certos adoecimentos/sintomas, cuja origem 

psíquica (mental ou emocional) – por quaisquer motivos – desencadearia uma alteração na 

soma3.   

Na psicologia, em específico, um caso emblemático que nos remete à psicossomática 

– e visto em muitos dos cursos de graduação – é o de Bertha Peppenheim, conhecida pelo 

pseudônimo Anna O. Seu caso é descrito no texto pré-psicanalítico Estudos sobre Histeria 

(1895), publicado pelo médico neurologista Sigmund Freud e seu professor Joseph Breuer, 

que atenderam Bertha de 1880 a 1882. Neste texto, Anna O. nos é apresentada como membro 

de uma família da alta sociedade vienense. Instruída no mundo das artes, ela aparece descrita 

como dotada de um “intelecto vigoroso”, com grande “talento poético e dom da fantasia, 

controlados por um entendimento penetrante e crítico” (Freud & Breuer, 1895/2016, p. 34). 

 
3 Do grego σῶμα (“soma”), que pode significar: carcaça, corpo, vida, matéria, corpo sólido, totalidade, entre 

outros (Duarte et al., 2010, pp. 101-102). 



18 

 

Sua doença é considerada, inicialmente, como um caso de psicose4, mas havia algo incomum: 

um distúrbio na fala (parafasia), estrabismo convergente, graves perturbações da visão, 

paralisias, sonambulismo, dentre outros sintomas. Nenhum destes possuía uma origem clara. 

Os casos de psicossomática se tornaram mais evidentes durante o desenvolvimento da 

psicanálise, tanto em seus primórdios, ainda com a utilização da hipnose como metodologia 

para o tratamento; quanto em sua fase mais avançada, a qual Freud denominará de “cura pela 

fala” (Freud & Breuer, 1895/2016, p. 42). Tal denominação é atribuída ao fluxo de 

consciência do discurso dos pacientes e seu suscetível encontro com aspectos inconscientes e 

rejeitáveis pela consciência, como uma alternativa aos tratamentos para pessoas adoecidas 

que não tinham um diagnóstico explicativo para seus sintomas.  

Da psicanálise clássica originaram-se diferentes formas explicativas para o 

adoecimento psicossomático, como, por exemplo, a da Escola de Chicago, liderada pelo 

psiquiatra Franz Alexander nos anos 1930. Alexander postulou sete tipos básicos de 

perturbações psicossomáticas: asma brônquica, úlcera gástrica, artrite reumatoide, retocolite 

ulcerativa, dermatoses, tireotoxicose e hipertensão (Galdi & Campos, 2017, p. 32). Para os 

pesquisadores desta escola, o adoecimento psicossomático era uma “consequência de estados 

de tensão crônica, relativa à expressão inadequada de determinadas vivências, que seriam 

derivadas para o corpo” (Cardoso, 1995, p. 10). Verificamos que a noção de psicossomática 

de Alexander visava explicar o adoecimento apontando a relação de alguns conflitos internos 

com certas reações emocionais específicas, cada uma sendo correlata a um conflito 

específico. Entretanto, ele próprio teria afirmado que a relação entre as emoções e o 

adoecimento não é causal (Volich, 2000), direcionando a concepção de psicossomática como 

“[...] um método de abordagem, tanto em pesquisa quanto em terapia, ou seja, o uso 

simultâneo e coordenado de métodos e conceitos somáticos – de um lado e métodos e 

conceitos psicológicos, por outro lado” (Alexander, 1989, p. 42). 

Em Paris, outra importante escola de pensamento em psicossomática foi criada em 

meados dos anos 50, o Instituto de Psicossomática de Paris (IPSO). Nesta, receberam 

destaque nomes como Pierre Marty, Michel d’Muzan e Michel Fain (Cherchiari, 2000). De 

acordo com Galdi e Campos (2017), Marty foi o maior expoente, cuja obra aponta para três 

grandes momentos: no primeiro, mais biologicista, afirma que o adoecimento psicossomático 

derivava de uma tensão entre as pulsões de vida e de morte, mas possuindo uma fonte 

 
4 No século XIX, o termo “psicose” era usado para designar as doenças mentais em geral. Só no fim do século, 

os termos neurose e psicose foram melhor descritos e diferenciados um do outro (Laplanche & Pontalis, 1970). 



19 

 

somática; no segundo, debruçou-se mais detalhadamente em desenvolver uma construção 

teórica psicanalítica, articulando conceitos freudianos e, posteriormente, desenvolvendo 

conceitos próprios; e um terceiro momento, no qual se preocupou em elaborar uma 

classificação nosológica. Sobre isso, Dias (1992) argumenta que a escola francesa, 

diferentemente da americana, tinha como objetivo o encontro com os pacientes por meio da 

escuta analítica, distanciando-se de uma análise “via órgão”, o que possibilitou a eles: “[...] a 

formulação de uma gigantesca negatividade simbólica, aonde o pensamento operatório, a 

precariedade onírica e a ausência de fantasia se impunham como esfinges aos decifradores do 

enigma psicossomático” (p. 40). 

Outra grande escola moderna de estudos em psicossomática surgiu em Boston, nos 

anos 1970, tendo como representantes os analistas John C. Nemiah e Peter E. Sifneos. Para os 

pesquisadores da história da psicossomática, a principal contribuição destes autores foi a 

criação do conceito de alexitimia (Cherchiari, 2000). Este neologismo deriva dos termos 

gregos “A” (“falta de”, “negação”, “privação”, “ausência”), “Lexis” (“ação de falar”, 

“palavra”) e “Thymos” (“alma”, “espírito”, “órgão da emoção”), significando uma ausência 

de palavras para expressar as emoções (Taylor, 1990). Os autores chegaram a este conceito 

mediante pesquisas realizadas com pacientes com algum diagnóstico de doença 

psicossomática, nos quais se percebia uma grande dificuldade em expressar suas emoções, 

além de possuírem desordens em suas funções afetivas e simbólicas, o que acarretava uma 

comunicação confusa não presente em pacientes psiconeuróticos (Taylor, 1990). 

Como indicado, muito do que se pensa a respeito da psicossomática foi desenvolvido 

dentro do campo psicanalítico. Entretanto, observamos também uma falta de consenso sobre 

o que é, de fato, a psicossomática (Um conceito? Uma prática? Uma teoria?), e sobre qual a 

relação existente entre a mente humana e o corpo no que diz respeito ao adoecimento. Para 

nos guiarmos em um solo mais firme, a seguir, faremos um movimento “regressivo”: de 

início, um retorno às origens históricas do termo “psicossomática” e das discussões sobre a 

relação entre mente e corpo no adoecimento. 

 

1.1 Breve História da Psicossomática 

 

De acordo com Margetts (1950), o primeiro registro em que se consta o termo 

“psicossomática”5 data de 1818, em um texto chamado Lehrbuch der Störungen des 

 
5 “[...] psychisch-somatisch [...]” (Heinroth,1818, II, §313, p. 49).  



20 

 

Seelenlebens oder der Seelenstorungen und Ihrer Behandlung6, de autoria do médico 

psiquiatra alemão Johann Christian August Heinroth7 (1773-1843). Em sua obra, o termo foi 

utilizado para se referir a casos específicos de insônia e dores estomacais. Além disso, 

Weiner (2016) sinaliza um detalhe importante: o hífen do termo psychisch-somatisch foi 

suprimido no século XX. Supõe-se que a mudança ortográfica foi usada para afastar a ideia 

de um dualismo entre mente e corpo.  

No final dos anos 1800, o médico psiquiatra Daniel Hack Tuke (1827-1895) usou o 

termo para se referir a uma medicina “para a mente e o corpo” (Tuke, 1892, p. 1034). Como 

já visto anteriormente, o estudo da psicossomática só se tornaria mais abrangente nos anos 30 

do século passado, nos Estados Unidos, França e Alemanha, passando ainda por mudanças ao 

longo do século (Weiner, 2008).  

Assim, na verdade, falar em “psicossomática”, nessas palavras, é algo relativamente 

recente e, na sua acepção original, sugere que os estados mentais (emoções e/ou afetos) 

poderiam ter algum papel como atuantes sobre o corpo físico dos indivíduos. Entretanto, se 

nos atentarmos mais à questão da influência das emoções na vida de uma pessoa 

(personalidades, corpo e no comportamento), percebemos que esse é um debate que remonta, 

pelo menos, à Antiguidade Clássica.  

 

1.2 As Concepções Hegemônicas sobre as Emoções e sobre o Corpo no Mundo Antigo 

 

Neste tópico, voltamos à História da filosofia para analisar o que se entendia acerca da 

relação mente-corpo e saúde-doença, a fim de compreender como o pensamento antigo – aqui 

notadamente voltado ao mundo Ocidental (grego e helênico) – influenciou as práticas 

médicas da época, e como foram se atualizando e superando o modo de pensar a relação do 

humano com o corpo neste período. 

 

1.2.1 Na Filosofia Antiga: a alma  

 

No mundo Ocidental, as primeiras ideias sobre as emoções sob um ponto de vista 

descritivo e formal foram apresentadas por Platão. Segundo o filósofo ateniense, existia uma 

parte imaterial do ser humano, que diz respeito à nossa personalidade, conduta, ideais, etc., 

 
6 Algo como: Livro de ensino sobre os distúrbios da vida do espírito ou os distúrbios do espírito e seu 

tratamento (tradução nossa). 
7 Mello Filho (1992) aponta que Heinroth também utiliza outro termo, somatopsíquica, em 1828. 



21 

 

cujo nome dado foi “alma” [psyquê]. No livro IV da República (439A-441C), Platão 

apresenta a alma humana constituída por três partes: (1) racional8, (2) irascível9 e (3) 

apetitiva10. Em suas argumentações, Platão apresenta uma visão negativa das duas últimas 

partes da alma11, consideradas como inferiores ou baixas, por estarem conectadas com o 

mundo sensível por meio do corpo e permitirem a manifestação de estados de alteração na 

conduta: as emoções. 

Na República (IV), Platão afirma que a parte apetitiva da alma busca o prazer 

sensitivo para se afastar do sofrimento; enquanto a parte irascível seria o centro da 

autoafirmação e agressividade. Em contraposição às partes baixas, a parte racional seria 

responsável pelo conhecimento e pela vontade racional, e, consequentemente, deveria 

governar as outras partes da alma de duas maneiras: primeiro, limitando a atividade da parte 

apetitiva; segundo, controlando insinuações espontâneas da parte irascível, na busca por 

desenvolver uma boa conduta. 

A teorização de Platão se concentrava em pensar que as partes emocionais tinham um 

caráter não intelectual, de forma que, se compreendida nas percepções, elas tendem a chegar 

até nós acompanhadas por sensações de prazer ou desprazer, o que poderia indicar ações ou 

comportamentos impulsivos que não foram pensados. É possível notar uma preocupação ética 

em Platão: sua argumentação aponta que, se não houver um governo da reflexão sobre o 

impulso, poderia haver acrasia, ou seja, uma ausência de regras, de ordem, de comedimento 

ligados à fraqueza de vontade, enquanto agir de forma racional levaria as pessoas a uma boa 

conduta12. 

Diversos aspectos apresentados por Platão, e que dizem respeito às partes mais baixas 

da alma, foram amplamente discutidos, analisados e sistematizados por seu discípulo, 

Aristóteles, que, diferente de seu antigo mentor, verificava nas emoções algo ligado à 

condição humana que não necessariamente deveria ser evitado. Essa integração das emoções 

não como algo a ser evitado, e sim entendido, foi retomado por alguns autores ao longo da 

história da filosofia, a exemplo de São Tomás de Aquino, no medievo; Spinoza, na 

modernidade; e Sartre, na filosofia pós-moderna – tópicos que veremos mais adiante. 

 
8 λογιστικόν - logistikon, 
9 θυμοειδής – thumoeides 
10 ἐπιθυμητικόν – epithumêtikon 
11 Exceção feita ao Amor, descrito no Fedro; e da capacidade educacional atribuída a parte irascível da alma, 

vista na República e nas Leis. 
12 Vale lembrar que, embora para Platão a alma seja tripartitária, existem dois constituintes fundamentais: aquilo 

que é do pensamento, que se liga ao mundo ideal; e aquilo que pertence ao corpo, ligado ao mundo sensível. Sua 

argumentação dentro do que hoje poderíamos chamar de “filosofia da mente” se insere dentro de sua obra, cujo 

ponto central aponta para uma teorização sobre ação humana, política e ética. 



22 

 

No segundo capítulo do livro Da Alma, Aristóteles (1986) descreve três potências da 

alma: viver, sentir e pensar. Tal como em Platão, essas potências se influenciavam 

mutuamente. Para existir algo vivo, é necessário haver uma primeira potência elementar: uma 

vida orgânica, vegetativa. Ela seria o fator básico para a constituição da alma. Essa potência, 

de acordo com Aristóteles, é inerente às plantas, e é a base para a existência das outras duas 

potências: a sensitiva e a intelectual. 

A segunda potência da alma, a sensitiva, não poderia existir sem a primeira, a 

potência vegetativa. Essa potência sensitiva, de acordo com Aristóteles, poderia ser 

encontrada em todos os outros seres vivos, animais e humanos, além de ser a “base” das 

percepções que nos chegam através dos sentidos: visão, audição, paladar, olfato e tato. 

Também chamada de potência intermediária, é a base para a existência da última das 

potências da alma, a intelectiva (Aristóteles, 1986). 

A potência intelectiva diz respeito à capacidade de raciocínio. Aristóteles aponta que 

essa capacidade só é possível nos seres humanos, restando aos outros animais as duas 

primeiras potências. A potência intelectiva está acima da natureza sensitiva, de tal forma que 

não se limita a ela, mas precisa dela para existir. Por isso, Aristóteles (Metafísica, I, 980a 25) 

entende as sensações como nossa porta de comunicação com o mundo. Recebemos estímulos 

externos, mas podemos pensar na nossa ação diante do mundo, libertando-nos dos instintos. 

Na vida intelectiva, é possível refletir sobre os sentidos e sobre as coisas do mundo. 

Encontramos uma ideia complementar a essa no segundo livro da Retórica, de 

Aristóteles (s/d), no qual são dispostos quatro aspectos referentes às emoções: (1) cognitivo, 

(2) afetivo, (3) dinâmico e (4) fisiológico. O primeiro, cognitivo, diz respeito a um tipo de 

julgamento de que uma situação (positiva ou negativa) ocorre ou pode ocorrer com alguém, e 

só diz respeito a essa pessoa (tal como uma crença ou fantasia). O segundo aspecto, afetivo, 

trata-se de um sentimento (prazeroso ou não) a respeito do julgamento sobre algo. O terceiro, 

dinâmico, é tido como o direcionamento de uma ação que tende a surgir do julgamento 

emocional realizado. E, por fim, o quarto aspecto diz respeito às possíveis mudanças físicas 

que podem ocorrer diante de uma emoção, como aceleração do coração, por exemplo. 

Enquanto os estoicos, seguindo sua psicologia centrada na razão, argumentavam que é 

filosoficamente suficiente tratar emoções simples como julgamentos de valor errados, 

era mais comum em tempos antigos e medievais seguir a visão de Platão e Aristóteles, 

os quais distinguiam entre o poder intelectual não emocional e as partes emocionais 

baixas da alma, que foram eliminadas pelos estoicos. Essa foi a visão prevalente no 



23 

 

medievo até a concepção franciscana das paixões da faculdade intelectual da vontade 

(Knuuttila, 2004, n.p.). 

Aristóteles defendia que a educação – ou uma formação ético-pedagógica – poderia 

modificar a relação do homem com o mundo, a tal ponto que as suas disposições emocionais, 

seus afetos e inclinações levassem o indivíduo a uma boa conduta.  

Segundo Knuuttila (2004), Platão e Aristóteles propuseram teoricamente algumas 

emoções, mas não desenvolveram qualquer sistematização sobre elas, apenas considerando 

algumas como “afetos” da parte apetitiva e da parte irascível. Ainda segundo Knuuttila, uma 

primeira elaboração taxonômica das emoções foi proposta pelos estoicos, que dividiram as 

emoções em quatro tipos básicos, dependendo se o objeto se referia a um presente ou futuro 

“bom” ou a um presente ou futuro “mau”: 

 

Quadro 1- Emoções básicas, dispostas em relação ao tempo e ao juízo sobre elas 

           Tempo 

  Presente Futuro 

Valor 
Bom Prazer Desejo 

Mau  Distração Medo 

Fonte: Knuuttila (2004) 

 

Knuuttila (2004) afirma que essa divisão quádrupla foi citada em grande parte dos 

maiores livros da antiguidade tardia, tais como o Cidade de Deus (XIV, 5-9), de Santo 

Agostinho (354 d.C. – 430 d.C.); e a Consolação a Filosofia (I, 7, 25-28), de Boécio (480 

d.C. – 524 d.C.). Apesar da incorporação desse pensamento quádruplo, as explicações 

estoicas sobre as emoções nunca ganharam uma grande penetração no pensamento filosófico 

hegemônico. 

No pensamento estoico, também é possível notar um discurso sobre uma terapia 

filosófica das emoções (therapeia), que é verificável nas obras de Cícero (106 a.C. – 43 

a.C.)13, Seneca (4 a.C. – 65 d.C.)14 e Epicteto (50 d.C. – 138 d.C.) (Knuuttila, 2004). Essa 

“terapia” direcionava-se a um estado emocional chamado apatheia – ou a recusa às emoções 

– como algo alcançável através da racionalidade, possibilitando se livrar de uma visão de 

 
13 Cicero. (2002). On the emotions: Tusculan disputations 3 and 4 (M. Graver, Trans. & Ed.). University of 

Chicago Press. 
14 Sêneca. (2005). Sobre a ira [Livro III] (A. A. Costa, Trad.). Companhia das Letras. (Obra original publicada 

em 41 d.C.) 



24 

 

mundo centrada no indivíduo, apesar de posteriormente incorporada e elaborada pelo 

pensamento cristão (Sorabji, 2000). 

Emoções eram tipicamente vistas como falsos julgamentos sobre o valor das coisas e 

a reação comportamental a elas. Os estoicos frequentemente descreviam os tipos de 

emoções se referindo a suas reações psicossomáticas típicas, mas as crenças positivas 

sobre propriedades desses movimentos expressivos e suas ações correspondentes 

eram tidas como irracionais (Knuuttila, 2004, n.p). 

Knuuttila (2004) descreve que, para filósofos de outra parte do mundo helênico, como 

Plutarco (46 d.C. –120 d.C.), “a apatheia estóica [sic] era compreendida como impossível por 

conta da parte emocional da alma e como inumanidade e insensibilidade com respeito aos 

outros” (n.p). Desse modo, o pensamento aproximava-se mais do caminho da moderação 

aristotélica (metropatheia). Outros neoplatônicos, como Plotino, apesar de não tão severos 

quanto os estoicos, ainda buscavam algum afastamento das emoções, mas sem uma busca 

pela apatheia. 

Ao longo da história do pensamento, elementos platônicos e estoicos foram sendo 

recombinados e incorporados a certas reflexões teológicas, como o pensamento alexandrino 

de Clemente (150 d.C. – 215 d.C.)15 e Orígenes (185 d.C. – 254 d.C.)16, que propunham a 

liberdade das emoções e do corpo como caminho para a perfectibilidade cristã e condição de 

participação no amor divino (agapê). Essa ideia foi posteriormente desenvolvida por outros 

padres da igreja católica romana, como João Cassiano (360 d.C. – 435 d.C.), Agostinho de 

Hipona (354 d.C. – 430 d.C.) e Bernardo de Claraval (1090 – 1153) (Knuuttila, 2004). 

Nessa linha de pensamento, as emoções, dignas de atenção, seriam aquelas 

proporcionadas pela graça divina, através de sentimentos espirituais possíveis por meio da 

experiência religiosa (Hadot, 1995; Knuuttila, 2004). A psicologia monástica católica romana 

usou a doutrina dos “primeiros movimentos” dos estoicos para aplicar a noção de pecado. 

Seneca (Sobre a Ira, II, 1-4) descreve a ideia que chamará de primeiros movimentos, 

apontando que aqueles que seguem a doutrina da apatheia podem reagir a certas situações de 

forma quase emocional, com a diferença que as emoções, para ele, viriam acompanhadas de 

um julgamento sobre o mundo e uma posterior ação. De modo semelhante, Agostinho17 dizia 

que os pensamentos pecaminosos da nossa mente são frutos do pecado original, mas só se 

 
15 Tito Flávio Clemente (150 d.C – 215 d.C) escritor, teólogo e cristão grego. 
16 Teólogo e filósofo neoplatônico, considerado um dos primeiros padres gregos. 
17  Agostinho. (s.d.). Expositio quarundam propositionum ex Epistola ad Romanos, XII [13-18]. 

Recuperado de https://www.augustinus.it/latino/esposizione_romani/esposizione_romani.htm  

https://www.augustinus.it/latino/esposizione_romani/esposizione_romani.htm


25 

 

tornam pecados de fato quando são concretizados (Knuuttila, 2004). De acordo com a 

doutrina do pecado em Agostinho, após terem cometido o pecado original, Adão e Eva 

trouxeram à humanidade o sentimento de culpa.  

 

1.2.2 Na Medicina Antiga: Os Humores 

 

O pensamento hegemônico na história da ciência sugere que a medicina surgiu no 

mundo helênico, tendo raízes na culinária, na ginástica e na filosofia (Yapijakis, 2009). Um 

dos principais precursores das teorias, práticas e éticas médicas foi Hipócrates de Cós (460 

a.C. – 377 a.C.), considerado o “pai da medicina”. Antes dele, as práticas médicas baseavam-

se em cerimonias religiosas ou mágicas.  

Hipócrates toma como ponto de partida para a medicina a filosofia de Pitágoras, para 

quem a natureza como um todo é composta por quatro elementos: água, ar, terra e fogo 

(Edelstein, 1967). De maneira análoga à natureza, o corpo humano também era composto por 

quatro fluidos (bílis negra ou astrabilis; bílis amarela; linfa ou fleuma; sangue) que estavam 

ligados a quatro condições elementais (frio, quente, seco e úmido), proporcionando, 

respectivamente, tipos de personalidades (melancólica, colérica, fleumática e sanguínea) 

(Yapijakis, 2009). 

Esse sistema de pensamento defendia que a saúde consistia em um equilíbrio entre 

tais elementos, enquanto a doença advinha do desbalanço desses “humores”, que deveriam 

ser tratados usando técnicas como sangramentos, eméticos, purgativos ou cirurgias 

(Yapijakis, 2009). De acordo com a ética de Hipócrates, o médico tinha como dever examinar 

o paciente, observar atentamente o(s) sintoma(s) para, na sequência, fazer um diagnóstico e 

encontrar o tratamento adequado18. 

Jones (1868) comenta que diversos termos médicos cunhados por Hipócrates ainda 

são usados nos dias atuais, como sintoma, diagnóstico, terapia, trauma e sepse19. Além disso, 

também descreve uma grande variedade de doenças como: diabetes, gastrite, enterite, artrite, 

câncer, eclampsia, coma, paralisia, mania, pânico, histeria, epilepsia e outras. Sua doutrina foi 

amplamente aceita e usada como um padrão por muitos séculos. Essa noção hipocrática de 

que a humanidade é composta por quatro elementos foi atualizada alguns séculos após a 

morte de Hipócrates, por Galeno (129 d.C. – 199 d.C.), que aproximou essa medicina do 

 
18 Cf.: On the sacred disease. Ver em: https://classics.mit.edu/Hippocrates/sacred.html.  
19 Ou septicemia. Disfunção de um ou mais órgãos decorrentes da presença de uma infecção.  



26 

 

conhecimento neoplatônico, o qual foi difundido no mundo cristão e islâmico durante a idade 

média (Edelstein, 1967). 

 

1.2.3 Idade Antiga Tardia e Primórdios do Pensamento Medieval 

 

O período histórico de transição da idade antiga para a idade média comporta o 

alvorecer do pensamento cristão – o qual viria a se tornar mais robusto e articulado nos 

séculos seguintes –, que absorve muito do pensamento antigo, seja na filosofia, na pedagogia, 

nas teorias políticas, etc. (Eco, 2010). Um dos grandes nomes desse período foi o bispo de 

Hipona20 Santo Agostinho. De acordo com ele, todas as escolas filosóficas do mundo antigo 

(notadamente a platônica, aristotélica, peripatética e estóica) ensinavam que as emoções eram 

movimentos responsivos da alma que, ligados à sua parte sensível, funcionavam como 

motivadores de determinados comportamentos. Assim, uma emoção poderia levar tanto ao 

equilíbrio bem como à perturbação. Por existir um componente reativo nas emoções, 

entendia-se que essa parte da alma deveria ser controlada por sua outra parte, a intelectiva, a 

fim de colocar limites para o comportamento (Cidade de Deus, IX, 4).  

No livro De trinitade (Sobre a Trindade, XII, 12), de Santo Agostinho, é possível 

verificar a discussão sobre as partes da alma – uma retomada e atualização do pensamento 

platônico. Para Agostinho, uma das partes da alma, sensível, é semelhante tanto em humanos 

como em animais, pois direciona o ser vivente ao bem estar corpóreo. Contudo, o ser humano 

teria o poder de controlar o comportamento por possuir uma parte da alma elevada e distinta 

dos outros seres vivos, a intelectualizada. Agostinho aponta outra distinção no conhecimento 

acessível à alma: uma primeira, captada pela relação com o mundo através dos sentidos e que 

indica o conhecimento das coisas temporais, a qual o filósofo chama de ciência (scientia); e 

uma segunda, em que a alma se compreende por si mesma, sem a necessidade de uma 

interação com o mundo material, revelando aquilo que é atemporal e à qual chama de 

sabedoria (sapientia).21 

Neste período ainda não existia o conceito de “emoção” tal como conhecemos hoje. 

Na obra Cidade de Deus (IX, 4), Agostinho aponta os muitos termos utilizados para 

descrever os chamados “movimentos da alma”, tais como πάθη (páthos), perturbações, 

afetos, soma, paixões, volições. Knuutila (2004) afirma que, quaisquer que sejam os 

 
20 Atual Annaba, na Argélia. 
21 Cf.: Agostinho. (2004). A trindade [livro XV]. (A. de Oliveira, Trad.). Editora Voz. (Obra original publicada 

em 416-417 d.C.) 



27 

 

substantivos utilizados na época para descrever as emoções, eram compreendidos como 

algum tipo de inquietação que afetava o indivíduo, levando-o para uma avaliação (ou 

julgamento) sobre a realidade e o instigando a agir de determinada maneira. Assim, a 

discussão que se seguiu a partir da doutrina cristã direcionou o estudo dos afetos para a sua 

relação com a conduta humana, especialmente com a atualização de sua teologia monoteísta. 

Uma dessas discussões foi apresentada por Agostinho, que defendia que, embora o 

aparecimento de um afeto ou julgamento não estivesse inteiramente no controle da parte 

intelectiva (superior) da alma, o fato de permanecer, aceitar ou recusar a sugestão ou vontade 

de emitir um determinado comportamento é voluntário (Cidade de Deus, XIV, 19). 

Um dos resultados dessa compreensão foi o desenvolvimento do indivíduo com vistas 

a se autoeducar em busca desse controle sobre suas emoções e ações. Um exemplo disso, 

ainda no livro Cidade de Deus (XIV, 8), são as três disposições consideradas pertencentes ao 

homem sábio, influenciado pelos Estóicos, como εύπάθειαι (eupatheiai) ou constantiae – 

paixões saudáveis ou harmonia, respectivamente. A vontade (voluntas) deveria ir em direção 

ao bem; a alegria (gaudium) seria sentida na medida em que se alcança o bem; e cautela 

(cautio) seria uma disposição fundamental a fim de se evitar o mal. Esses estados se 

distinguiam das emoções “comuns”, pertencentes ao homem comum (Agostinho, Discussões 

Tusculanas, IV, 6).  

Agostinho compreende que essa argumentação, de acordo com os estóicos, indica que 

o homem sábio é inteiramente dirigido pela parte racional da alma e, consequentemente, está 

imune a sugestões emocionais, sendo, portanto, apático. Esses são justamente os pontos em 

que Agostinho discorda da filosofia estóica, pois considera o ideal de homem sábio 

inadequado, por ser, para ele, inalcançável e moralmente equivocado. Já no livro XIV do 

Cidade de Deus, Agostinho argumenta que a apatia estóica poderia alienar as pessoas dos 

sentimentos compartilhados socialmente, que têm importante papel para a sensibilidade 

humana.  

Apesar da crítica ao ideal estóico, Agostinho apresenta em algumas de suas obras a 

classificação estóica das emoções humanas básicas, separadas em quatro grupos: prazer 

(laetitia), apetite (cupiditas), angústia (tristitia) e medo (metus, timor) (Cidade de Deus, XIV, 

5; Confissões, X, xiv, 22; Sobre a Trindade, VI, 8). Mas ele também usou a terminologia 

platônica e a concupiscência22 (concupiscentia) e raiva (ira) como movimentos genéricos da 

 
22 Concupiscência, do latim concupiscens, significa “o que tem um forte desejo”. O termo costuma ser utilizado 

para designar a cobiça ou apreço por bens materiais, e também sexuais. Dentro do cristianismo é considerado 

uma forma de pecado. 



28 

 

alma irracional (Cidade de Deus XVI, 19). Ao lidar com o pecado, Agostinho às vezes fala 

sobre três aspectos cupidez (cupiditas triplex), incluindo luxúria (cupiditas ou libido), 

curiosidade (curiositas) e orgulho (ambitio, superbia). 

Também é possível verificar o caráter proto-fenomenológico nas descrições do bispo 

de Hipona, como é possível verificar abaixo: 

Pois que é o desejo e a alegria senão querer em consonância com as coisas que 

queremos? E que é o temor e a tristeza senão querer em dissonância com o que não 

queremos? Quando concordamos, apetecendo o que queremos, temos o desejo; 

quando concordamos, gozando do que queremos, temos a alegria. De igual modo, 

quando discordamos do que não queremos que suceda, tal querer chama-se temor; 

quando discordamos do que sucede a quem não o quer, temos o querer chamado 

tristeza (Agostinho, Cidade de Deus, XIV, 6). 

Knuutila (2004) defende que a descrição de Agostinho das diferentes teorias 

filosóficas acerca das emoções não é muito satisfatória, pois a visão dele tem muitas 

semelhanças com a distinção platônica entre uma parte emocional e uma parte racional da 

alma. No entanto, Agostinho estaria mais interessado em abordar questões emocionais por 

meio do conceito de vontade, também central em sua teologia do pecado. 

 

1.3 As Concepções Hegemônicas sobre as Emoções e sobre o Corpo no Mundo Medieval  

 

Neste tópico, retornaremos à História da Filosofia, agora no período medieval, a fim 

de analisar como era compreendida a relação mente-corpo e saúde-doença. Nosso objetivo é 

entender de que modo o pensamento medieval influenciou e foi influenciado pelas práticas 

médicas da época, e como foi atualizando e superando o modelo de pensar a relação do 

humano com o corpo neste período. 

 

1.3.1 Na Filosofia Medieval – Moralidade como Desenvolvimento da Alma 

 

Muito do que se encontra na literatura filosófica medieval acerca das emoções está 

vinculado aos tratados teológicos e espirituais do pensamento católico romano e das tradições 

monásticas. É interessante notar, conforme Robiglio (2015) informa, que durante toda a idade 

média, ocorreram modificações e contornos não tão estáveis nos domínios da filosofia e da 

teologia. A filosofia possuía uma abrangência maior do que a teologia, envolvendo um amplo 



29 

 

domínio das mais diversas áreas do conhecimento, com questões relativas à educação, 

retórica e poesia (Curtius, 2013). 

Também é possível notar o quanto o pensamento que se encontra nos textos medievais 

(filosóficos ou teológicos) faz referência à filosofia antiga. No campo das emoções, 

especificamente, constatamos alguns temas de interesse para o campo do pensamento, como a 

“doutrina do primeiro movimento em direção ao pecado” (Knuutila, 2004, p. 177); ou mesmo 

o interesse na subjetividade (ou ‘mundo interior’) do indivíduo – temas presentes em alguns 

textos com elementos biográficos, a exemplo da Consolação da Filosofia (524), de Boécio; 

as Confissões (397), de Santo Agostinho; o Convivio (1304), de Dante Alighieri, dentre 

outros. 

Knuutila (2004) afirma que, no mundo medieval, um impulso para as discussões sobre 

as emoções a partir de um ponto de vista “novo” surgiu das tradições latinas de textos gregos, 

árabes e hebraicos – as quais tiveram forte presença e desenvolvimento no século XII, 

momento de revolução em termos de traduções e interpretação dos textos antigos (Eco, 

2010). Dentre essas obras, uma das mais robustas e influentes no período foi Articella (1476), 

uma antologia de textos médicos unificados em um único volume – cujas primeiras 

publicações datam do século IX –, e que exerceu grande influência nas universidades 

medievais entre os séculos XIII e XVI. 

Outro manual importante teria surgido anteriormente ao Articella. Este outro livro, o 

Pantegni (1086), é considerado o primeiro manuscrito médico totalmente redigido em latim. 

Parte desse texto advinha de uma tradução da enciclopédia do médico persa, Ali ibn al-

‘Abbas (930-994), o Kitab al-Malik (publicado no século VIII); e se somava a outras obras, 

como traduções de textos de Galeno e de outros sábios e médicos de diferentes regiões do 

globo, traduzidas e compiladas por Constantino, o Africano (1020-1087), médico e 

comerciante (Knuutila, 2004).  

Quanto aos outros elementos da filosofia e medicina antiga, estes podem ser 

encontrados na obra De natura hominis (publicado no século IV), de Nemésio de Emesa 

(350-420), médico e teórico de fisiologia. De acordo com Knuutila (2004), a obra de Emesa 

teve grande influência de Aristóteles e Galeno. Há especulações na história da medicina que 

apontam em Nemésio uma antecipação da descoberta e compreensão do sistema de 

funcionamento da circulação sanguínea, hegemonicamente conhecida pelos registros do 

médico William Harvey (1578-1657).  



30 

 

A teoria das emoções do filósofo árabe Abu Ali Huceine ibn Abedalá ibn Sina, 

conhecido pelo nome latino Avicena (980-1037), também exerceu forte impacto sobre o 

pensamento filosófico-psicológico medieval – em especial a partir do século XIII (Knuutila, 

2004). Uma tradução do sexto livro de Shifâ, Kitab al-Shifa (Livro da Cura, 1027), teria sido 

popularmente difundida como o De anima23 de Avicena, onde consta um tratado sobre a 

natureza da alma. Essa obra possui grandes influências aristotélicas (como a ideia das 

potências da alma), mas também elementos neoplatônicos e argumentos do próprio autor 

(Knuutila, 2004). Havia um interesse de Avicena (e dos pensadores medievais, em geral) a 

respeito das faculdades da alma. Nas palavras de Knuutila (2004, p. 178), “emoções eram 

atos do poder movente da porção sensitiva da alma, precedida por vários atos cognitivos e 

acompanhada por afecções corpóreas e mudanças comportamentais”. 

 

1.3.1.1 Tópicos Teológicos: o Espírito e a Salvação 

 

Para os autores medievais, em especial do mundo cristão, a discussão teológica 

partilhava de um consenso de que, no humano, há uma tendência a se conduzir em direção ao 

pecado. Após o primeiro ato de pecado, cometido por Adão e Eva segundo a mítica cristã, 

teria sido despertado no humano a possibilidade de atos espontâneos da parte sensível da 

alma que direcionariam às mais diversas formas de pecado. Essas inclinações foram 

chamadas de “primeiro movimento”, “excitação” ou “pré-paixão”. Outro ponto importante de 

destaque era a crença de que antes da expulsão de Adão e Eva do paraíso, estes movimentos 

da alma (os afetos) em direção ao pecado estariam sob o controle da parte racional da alma, 

tendo se tornado espontânea como parte da penalidade pela fraqueza humana (Knuutila, 

2004). 

Anselmo de Laon (padre católico e filósofo medieval) defendia a ideia de que a 

sugestão – ou insinuação (suggestio) – seria uma representação da tentação colocada na 

mente por meio do diabo ou pela própria carnalidade do indivíduo. Como reiterado por ele 

contínuas vezes, a sugestão levaria o indivíduo – imediatamente e involuntariamente – ao 

prazer (delectatio) de pensar naquilo que é proibido (Knuutila, 2004).  

Se, como postula Knuutila (2004), este prazer não é desejado e o indivíduo luta contra 

o mesmo no momento em que se dá conta do pensamento, este ato passa a ser considerado 

 
23 “Da alma”. Referência ao livro homônimo de Aristóteles, que também teria passado por uma nova tradução 

no século XII. 



31 

 

um pecado venial – um tipo de pecado que, segundo o catolicismo, não é tão grave, ou seja, 

não levaria o indivíduo à punição eterna. Em oposição, se o indivíduo permitir que este 

prazer no que foi pensado (ou sentido) seja alimentado pelo pensamento, daí portanto seria 

considerado um ato de consentimento (consensus) para com um “sentimento pecaminoso” (p. 

179); e isso é considerado um pecado mortal – aquele que vai contra a conduta cristã e, por 

isso, merece punição eterna: “O processo que leva alguém a um ato pecaminoso chega em 

seu máximo com o consentimento para com uma ação ruim (opus)” (p. 179).  

Essa distinção e dualidade entre pecado venial e mortal também está presente na 

leitura de 1 João 5:16-17, em que se diz:  

(16) Se alguém vir pecar seu irmão, pecado que não é para morte, orará, e Deus dará a 

vida àqueles que não pecarem para morte. Há pecado para morte, e por esse não digo 

que ore. (17) Toda a iniquidade é pecado, e há pecado que não é para morte.  

Knuutila (2004) aprofunda essa discussão apresentando o pensamento de Anselmo, de 

que quando alguém começa a considerar (dubitare) e a deliberar (deliberare) sobre o pecado 

em vez de repeli-lo, já está pecando, embora não haja um sentimento de prazer presente. 

Parafraseando Agostinho, Anselmo de Canterbury afirmou que o pecado não consiste 

em ter desejos, mas em consentir neles.24 Guilherme de Champeaux, um dos 

professores de Abelardo, escreveu que os atos apetitosos de acordo com o luxo, a 

avareza e outros vícios não são pecados assim que eles ocorrem. Se a razão lhes 

resiste, permanecem pré-paixões. Eles se tornam paixões e pecados somente quando 

são acompanhados de consentimento. A discussão de Abelardo sobre desejo e 

consentimento em sua Ética (Scito te ipsum) é particularmente influenciado pelo 

Sermão da Montanha, de Agostinho (Knuutila, 2004, p. 180). 

Para Abelardo25 (1079-1142), pecar é consentir em algo contra as normas divinas 

(4.27–31). Ainda na discussão sobre pecado mortal e venial, Abelardo parece mais incisivo, 

dizendo que um pecado é considerado mortal quando o indivíduo tem em mente que o 

comportamento que se pretende realizar desagrada a Deus; mas de outro lado é venial quando 

não se tem realmente isso em mente: 

O pecado nada mais é do que a culpa que muitas vezes também ocorre em pessoas 

sem vícios, como mostramos. A culpa nada mais é do que desprezo pelo criador que 

ocorre quando nós, contra a consciência, desejamos fazer coisas que sabemos que o 

 
24 Cf.: Agostinho. (s.d.). Expositio quarundam propositionum ex Epistola ad Romanos, XII [13-18]. Ver em: 

https://www.augustinus.it/latino/esposizione_romani/esposizione_romani.htm  
25 Pedro Abelardo – filósofo escolástico, lógico e teólogo francês. 

https://www.augustinus.it/latino/esposizione_romani/esposizione_romani.htm


32 

 

desagradam e sabemos que somos proibidos por ele ou quando não queremos fazer 

coisas que sabemos agradar a ele e serem ordenadas por ele... Alguns pecados são 

veniais e outros são mortais. O pecado é venial quando por si só não é suficiente para 

a condenação. Deste tipo são todos aqueles pecados que no momento não são 

lembrados como desagradando a Deus. Não se pode dizer, porém, que não sejam 

contra a consciência, pois embora isso não seja lembrado, a consciência não os aceita 

quando os tem em mente. Um pecado mortal é motivo suficiente para a morte e deste 

tipo são todos deliberados violações de consciência (Sententie Petri Abelardi [1132-

5])26. 

Knuutila (2004) aponta que tanto Santo Agostinho quanto Pedro Lombardo (1100 – 

1160)27, lidavam com a doutrina dos estágios do pecado como algo que se desenvolve, 

ascendendo em uma escala de comportamentos que se inicia pela sugestão, primeiro 

movimento, pré-paixão, cogitar, e, por fim, consentir. Constatamos aqui, de acordo com 

Knuutila (2004, p. 186), uma “teoria de ordem ascendente de comprometimento psicológico 

foi produzida como subproduto da discussão dos graus de pecado”. Disso, surgiram as 

seguintes etapas: 

(1) uma ativação emocional acidental sem qualquer envolvimento cogitativo, (2) o 

mesmo em situações que a pessoa poderia ter evitado tão provavelmente estimulando 

desta forma, (3) uma ativação emocional que leva a uma cogitação de curto prazo 

após a realização da sugestão emotiva sem uma decisão, (4) o mesmo com uma 

cogitação de longo prazo que é contada como consentir com o prazer da cogitação, 

mesmo quando não há consentimento para ação, (5) consentimento para um ato 

externo (Knuutila, 2004, p. 186). 

Ainda em Pedro Lombardo, os chamados “desejos ruins” eram considerados 

pensamentos que apareciam da concupiscência (concupiscentia)28 – ou seja, o desejo pelas 

coisas relacionadas ao mundo material: bens, posses, sexualidade, poder, etc. (Knuutila, 

2004).  

 
26 See Sententie Petri Abelardi (Sententie Hermanni), ed. S. Buzzetti (Florence: La Nuova Italia, 1983), 151.50–

69. 
27 Teólogo e padre escolástico do século XII. 
28 Cf.: Lombardi, P. (s.d). Sentenças [Livro II] (G. Silano, Trad.). Pontifical Institute of Mediaeval Studies. 

 (Obra original publicada no século XII). 



33 

 

Pedro de Poitiers (1050-1115), teólogo escolástico do século XII, argumentou em 

Sententiae, II, xxi, 6129, que os primeiros movimentos não estão em nosso poder imediato, 

mas podem ser controlados por meio da racionalidade; ao contrário dos animais, que por sua 

vez não possuem razão e agem por instinto. Essa discussão sobre as pré-paixões, conforme 

pontuada por Knuutila (2004), possivelmente foram apresentadas a partir de algumas leituras 

bíblicas, como o Capítulo 7 da carta de Paulo aos Romanos (versículos 14 – 20):  

(14) Sabemos que a Lei é espiritual, mas eu sou humano e fraco, vendido como 

escravo ao pecado. (15) Não consigo entender nem mesmo o que eu faço; pois não 

faço aquilo que eu quero, mas aquilo que mais detesto. (16) Ora, se eu faço o que não 

quero, reconheço que a Lei é boa; (17) portanto, não sou eu que faço, mas é o pecado 

que mora em mim. (18) Sei que o bem não mora em mim, isto é, em meus instintos 

egoístas. O querer o bem está em mim, mas não sou capaz de fazê-lo. (19) Não faço o 

bem que quero, e sim o mal que não quero. (20) Ora, se faço aquilo que não quero, 

não sou eu que o faço, mas é o pecado que mora em mim. 

Knuutila (2004, p. 195) afirma que a origem dos tratados medievais acerca dos 

“primeiros movimentos” teve um efeito duradouro tanto em discussões teóricas quanto 

práticas sobre emoções. Inclusive, até agora esses primeiros discursos servem como um 

“dispositivo teológico popular” para o controle afetivo. Contudo, vale lembrar que os 

argumentos e estratégias sobre gerenciamento emocional através de uma “introspecção” e do 

domínio dos apetites espontâneos não se restringiram – e ainda se restringem – ao campo 

teológico, estando presentes em escritos filosóficos laicos (anteriores e posteriores ao período 

medieval), especialmente éticos, e também em textos psicológicos. Dois exemplos disso são 

as obras Les passions de l’âme (III, 211), de Descartes, e no Nouveaux essais sur 

l’entendement humain (II, xxi, 187), de Leibniz. Ambos os autores baseiam suas 

considerações na prudência frente à ação e manipulação de pensamentos. 

Um outro ponto importante e digno de nota sobre o pensamento medieval é o apreço e 

dedicação à lógica, mesmo em relação às emoções. O pensamento lógico foi amplamente 

utilizado pelos pensadores medievais, sobretudo pelos escolásticos, em suas argumentações 

sobre o conhecimento, a metafísica, os costumes, etc. Uma dessas discussões fortemente 

discutida no século XII, foi a lógica da Vontade, importante questão teológica sobre a 

culpabilidade. Essas discussões foram baseadas no princípio das declarações modais (modus 

 
29 Cf.: Petri Pictaviensis: Sentiae, II. p. 165 – Publications in Mediaeval Studies. The university of Notre Dame. 

Philip S. Moore (ed.). Ver em: https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=mdp.39015028971391&seq=215. 



34 

 

ponens) – estruturas de argumentação lógica no modelo “se P, então Q”, que abordavam o 

problema da seguinte maneira: se o antecedente de uma boa consequência é 

necessário/possível, o consequente também é necessário/possível. Por meio disso, as 

investigações do conceito de vontade, conhecimento, crença, obrigação, permissão e 

proibição foram introduzidos como ramos da lógica modal aplicada na idade média 

(Knuutila, 2004). 

 

1.3.2 Na Medicina Medieval – Pensamento Analógico e Espírito 

  

Como mencionado anteriormente, o século XII foi marcado por novas traduções e 

interpretações de textos da tradição antiga e também por uma intensa produção de tradução 

de textos árabes e hebraicos para o latim. No período medieval, diferente dos tempos atuais, 

as fronteiras culturais e de conhecimento entre estes “três mundos” não eram tão bem 

delineadas como nos tempos atuais (Eco, 2010). 

Dessa maneira, um novo movimento de estudo filosófico e médico sobre as emoções 

foi apresentado para o público latinizado a partir de muitos desses materiais antigos e 

contemporâneos à época e reunidos em um compilado de conhecimento. Seis desses livros – 

o Isagoge ad artem Galeni (publicado no século IX), de Johannitius (uma tradução 

consideravelmente abreviada da obra árabe de Hunayn ibn Ishaq), o Aforismos e prognósticos 

de Hipócrates (publicado no século V a.C), De urinis de Teófilo (publicado no século VII), 

De pulsibus (1484) de Filareto e Tegni (Ars parva) de Galeno (1548) – foram reunidos em 

uma espécie de livro guia, mencionado anteriormente, conhecido como Articella30, cuja 

influência estendeu-se pelo período pré-renascentista (Knuutila, 2004, p. 212).  

Knuutila (2004) enfatiza outra importante obra médica do período, o Isagoge (268), 

de Portfírio, apontando nele partes psicologicamente interessantes, como a discussão antiga 

sobre os três tipos de alma: natural, vital e animal. Essa discussão se sobrepunha, 

metaforicamente, ao pensamento cristão da tripartição da natureza divina da criação, 

representada pela trindade Pai, Filho e Espírito Santo. Dessa divisão apresentada no Isagoge, 

a parte natural na alma humana teria sua sede no fígado, “de onde ele (o espírito) passa 

através das veias pelo corpo como um todo” (p. 213). Quanto à parte vital da alma, sua sede 

estaria no coração, “de onde ele (o espírito) passa, através das artérias, para todo o corpo” (p. 

 
30 Para mais, ver em: https://www.nlm.nih.gov/hmd/medieval/articella.html 



35 

 

213). Por fim, o espírito animal seria emanado do cérebro, percorrendo o corpo através dos 

nervos”31 (p. 213)32.  

Assim como em outras tradições médicas que trabalham com um sistema de 

pensamento analógico em oposição ao pensamento analítico – que viria a se institucionalizar 

no Ocidente moderno –, no Pantegni33, as emoções são tratadas do ponto de vista dos 

“movimentos do espírito vital e do calor natural” (Knuutila, 2004, p. 177).  

Alegria e raiva excessivas fazem com que o espírito vital e o calor se movam do 

coração para as partes extremas do corpo, enquanto o medo e a angústia têm o efeito 

oposto de fazê-los retornar ao coração. Esses concomitantes fisiológicos das emoções 

são semelhantes nos seres humanos e nos animais irracionais. Animais são guiados 

pelas emoções, enquanto nos seres humanos estas estão sujeitas ao poder racional. 

(Pantegni, Theorica IV.7–8 (fo. 16v); V.109–13 (fo. 25v) citado por Knuutila, 2004, 

p. 178). 

No Pantegni, temos um livro dividido em duas partes contendo 10 livros cada, sendo 

um compêndio de teoria e prática médica (Kaltio, 2023). Na primeira parte, Theorica, há uma 

introdução à medicina a respeito da anatomia e fisiologia humana, além de estruturas e 

funcionalidades dos órgãos e de funções corporais, além de fatores externos ao indivíduo, 

como clima e dieta, que poderiam afetar o funcionamento corporal e, por vezes, levar tanto à 

saúde quanto ao adoecimento, tendo em consideração possíveis causas e prognósticos 

(Kaltio, 2013, p. 14). A base do pensamento na teoria presente no Pantegni está relacionada à 

teoria dos humores34 de Hipócrates, que foi desenvolvida dentro do pensamento árabe. A 

segunda parte do Pantegni, “Practica”, de início, foi parcialmente traduzida, tendo sido 

completada somente alguns séculos depois. 

Nesse contexto, as emoções eram entendidas como elementos que motivariam certos 

tipos de personalidade, comportamento e conduta. Assim, eram compreendidas como 

 
31 Descrições mais ou menos semelhantes são encontradas em textos de medicina chinesa e hindu, em que o 

pensamento analógico predomina sobre o pensamento analítico da ciência contemporânea. 
32 Isagoge, ed. Maurach, 15–17; for various Latin translations of this passage see F. Newton, ‘Constantine the 

African and Monte Cassino: New Elements and the Text of the Isagoge’, in Burnett and Jacquart (1994), 41-2. 
33 Tradução modificada do Kitab kamil as-Sina a at-Tibbiya, livro do médico persa Ali ibn al-Abbas al-Magusi 

(latinizado como Haly Abbas). 
34 Nas teorias médicas antigas, tais como de Hipocrates e Galeno, o humor seria algo que influenciaria – e muito 

– o como pensar o caso do paciente. Os humores eram divididos em quatro expressões que se manifestavam por 

meio de fluídos, a saber, sangue, fleuma, bile amarela ou vermelha e bile negra, ligadas a qualidades da 

natureza: calor, frio, secura e humidade. De acordo com tal teoria, seria no equilíbrio entre os humores que 

haveria saúde – mediante o equilíbrio – que poderia ser manuseada através remédios, sangria, dietas e banhos, 

prescritas de acordo com fatores como idade, gênero, clima, etc. Cf: Hankinson, R. J. (2017). Humours and 

humoral theory. In M. Jackson (Ed.), The Routledge history of disease (pp. 21–37). Routledge. 



36 

 

“psicossomáticas” e estudadas na tentativa de se construir um sistema que pudesse auxiliar 

em sua compreensão. O objetivo era fornecer uma visão total sobre o indivíduo, que levaria a 

práticas médicas específicas e, em alguns casos, personalíssimas. Nas análises sobre tais 

textos, Knuutila (2004) e Kaltio (2013) apontam que, nesse sistema de saberes médicos, 

excesso ou falta de algum dos humores e fraqueza de ânimo poderiam causar doenças 

somáticas ou psíquicas. Logo, parte da expertise médica estava em compreender e auxiliar o 

indivíduo com desbalanço de humores, na medida em que emoções extremas seriam causadas 

por uma desregulação dos sistemas de humores e espíritos.  

De acordo com esses manuais médicos do período, disposições emocionais 

desequilibradas poderiam ser manejadas tanto por meio de medicamentos como também por 

outras abordagens aos humores e espíritos, como massagens, dietas, sangrias, etc. Cabe frisar 

que, em certa medida, uma compreensão de que devido aos seus efeitos somáticos, as 

emoções (ou a manipulação destas) poderiam ser utilizadas como tratamento. Por exemplo, 

pessoas tímidas, lidas como “frias”, teriam um certo aumento de fleuma que tenderia a 

intensificação de comportamentos de baixa exposição, reforçando um padrão de 

comportamento. Essa situação poderia ser “solucionada” por meio da indução de outros 

sentimentos, como a raiva ou alegria, que possibilitariam, nessa descrição, um aumento do 

“calor natural” do indivíduo, levando o espírito a se direcionar do coração para as 

extremidades do corpo, e tornando possível uma outra forma de se comportar e se relacionar 

com o mundo (Knuutila, 2004). 

Outro exemplo possível se apresenta na descrição da melancolia, tida como doença 

cerebral manifestada de formas distintas: por meio da depressão, da saudade, da falta de 

amor, etc. (Knuutila, 2004). O tratamento da melancolia envolveria, por um lado, o 

tratamento “físico”/medicamentoso, como os já referidos banhos e medicamentos; mas 

também tratamentos “psicológicos”, tais como ouvir música, estar presente em discussões 

agradáveis e outras atividades que permitissem criar um novo hábito: o da alegria, que, 

teoricamente, mudaria o próprio funcionamento cerebral35. 

O Pantegni lista seis emoções ou, como eram chamados, seis acidentes da alma que 

eram considerados relevantes na medicina em razão de suas consequências fisiológicas: 

 
35 Essas e outras discussões sobre as emoções, seus impactos corporais e possíveis esquemas cognitivos que 

influenciariam o comportamento e a medicina podem ser encontrados em diversas obras Aristotélicas. Cf: 

Retórica, II, 2-3 (sobre a raiva); Retórica II, v, 1382a 21–6 (sobre o medo); Retórica, II, vi, 1384a 22–b1 (sobre 

a vergonha); Poética XIII, 1453a 3–6 (sobre nos vermos no Outro), Ética Nicomaquéia III, ix, 1117b 10–13 

(sobre a morte); Ética Nicomaquéia, IX, ix, 1170b 3–5 (sobre a consciência de si e da conduta virtuosa), e 

1170b6–7 (sobre a importância dos vínculos sociais); IX, iv, 1166b 13–26 (sobre o adoecimento mental, 

vínculos e ideações suicidas), etc. 



37 

 

alegria (gaudium), angústia (tristitia), medo (timor), raiva (ira), ansiedade (angustia) e 

vergonha (verecundia) (Theorica, I. 18r). Interessante notar a descrição de funcionamento das 

emoções: a alegria e a raiva eram descritas associadas ao movimento do espírito vital, que se 

movimentaria do coração para o restante do corpo (extremidades), e levaria o indivíduo ao 

movimento e expansividade; em oposição, na angústia e no medo, o movimento do espírito 

vital seria o das extremidades do corpo em direção ao coração, direcionando um senso de 

alerta e constrição do comportamento. Esses movimentos do espírito ainda eram divididos em 

duas formas: o movimento lento, presente na angústia e na alegria; e o movimento rápido, 

relacionado ao medo e à raiva. 

Knuutila (2004, p. 215) aponta que, baseados na direção e intensidade dos 

movimentos, as quatro emoções básicas supracitadas podem ser apresentadas em um 

esquema: 

 

Quadro 2- Emoções e suas disposições para ação x permanência das mesmas 

 Movimento centrífugo Movimento centrípeto 

Devagar alegria angústia 

Rápido raiva medo 

 

Fonte: Knuutila, 2004. 

 

Autores médicos usavam frequentemente esse esquema, e ele também era conhecido 

por outras pessoas instruídas, por exemplo, teólogos e comentaristas salesianos que 

discutiram obras médicas e das ciências naturais. Outros tratados, como o da cistercienses36, 

discutiam e estudavam o que compreendiam como dualismo entre a alma e o corpo, sendo 

uma preocupação nuclear de seus estudos a explicação de como atividades materiais 

(corpóreas) e imateriais (da alma, espírito ou mente) estariam interligadas. De acordo com 

Knuutila (2004), a teoria médica dos espíritos corpóreos sutis poderia ser considerada como 

um tipo de meio entre o corpo corpóreo e a alma imaterial. Knuutila apresenta uma 

interessante discussão que sobrepõe os aspectos médicos e teológicos no pensamento 

cisterciense na busca pela compreensão da relação mente-corpo. Para ele, autores como Hugo 

de São Victor (1096-1141)37, Isaac de Stella (1100-1178)38; e Elredo de Rievaulx (1110-

 
36 Referente à Ordem de Cister, escola de pensamento dentro da Igreja Católica Romana. 
37 Filósofo, teólogo, cardeal e autor místico da Idade Média.  



38 

 

1167)39 consideraram a problemática da relação mente-corpo como análoga à questão das 

duas “naturezas” de Cristo: divino e humano. 

Uma teoria propôs uma nova explicação para a relação mente-corpo, discutindo sobre 

a existência de um “espírito mediador” (Knuutila, 2004, p. 218) que unia a alma ao corpo. 

Outra proposição dizia estarem alma e corpo unidos por “proporções harmônicas ao corpo” 

(p. 218), que seriam semelhantes à alma imaterial. “Independentemente de como foi 

entendida a base desta união, muitos autores referiram-se à visão originalmente agostiniana 

de que a relação entre o corpo e a alma podem ser caracterizados como uma espécie de amor 

natural ou amizade” (Augustine, De genesi ad litteram, VII, xxvii, citado por Knuutila, 2004, 

p. 219)40. Assim, para o pensamento medieval, independentemente de a alma estar presa 

dentro do corpo, ela era capaz de sentir medo da morte do corpo, assim como tristeza pelos 

sofrimentos e alegria pelas boas experiências vividas. 

 

1.4 As Concepções hegemônicas sobre as emoções e sobre o corpo no mundo moderno 

 

É comum imaginarmos o mundo moderno como um momento no tempo onde a razão 

predominou. Lembramos do(s) Renascimento(s) culturais europeus do século XVI, do início 

daquilo que viria a ser compreendido como metodologia científica, uma – suposta – recusa e 

ruptura com o pensamento medieval e seus desdobramentos políticos, econômicos e sociais; 

mais tarde, nos séculos XVII e XVIII, isso se tornaria mais abrangente com o advento do 

Iluminismo, um pensamento marcadamente libertário frente às mudanças sociais das colônias 

europeias. 

Contudo, essa é uma ótica antiquada, e praticamente errônea, sobre o período. Vale 

lembrar que não houve um império exclusivo da razão, haja vista que, a rigor, o período da 

inquisição da Igreja Católica ocorreu também nesse período; o pensamento renascentista 

trouxe consigo ideias e mensagens esotéricas (Eco, 2010); e foi nesse período também que 

surgiram grandes sátiras à sociedade, tais como as retratadas na literatura de Boccacio e 

Rabelais (Bakhtin, 1965/1987). Nos séculos XVII e XVIII, mesmo diante das mudanças no 

pensamento ético-político, ligado a pautas mais libertárias, verificamos o espaço de aporias 

 
38 Monge, teólogo e filósofo. 
39 Monge cisterciense inglês 
40 Augustine, De genesi ad litteram, ed. J. Zycha, CSEL 28 (Vienna and Prague: F. Tempsky; Leipzig: G. 

Freytag, 1894), VII, xxvii 



39 

 

dentro das filosofias racionais que dariam espaço para o estudo da “desrazão” nos séculos 

seguintes. 

Portanto, quando verificamos com cautela as produções do período renascentista, 

notamos que ele não é tão racionalizado como costumeiramente pensamos. Apesar disso, 

como nosso enfoque neste momento se volta para a compreensão do mundo moderno, no que 

se refere ao pensamento hegemônico sobre as emoções e o corpo, vamos nos ater ao que vem 

sendo reproduzido desde então na história do pensamento e suas superações e manutenções 

em relação ao pensamento hegemônico do período anterior. 

Cabe o adendo de que, em geral, houve neste período uma crença no poder prático da 

razão (tendo em vista as mudanças de postura em relação à vida, à sociedade, à ciência, à 

política, etc.). Partilhava-se da ideia de que a razão poderia auxiliar os humanos a superarem 

o perigo e almejarem o progresso.  

 

1.4.1 Na Filosofia Moderna: o Corpo como Máquina 

 

Quando pensamos em filosofia moderna, um dos primeiros nomes a aparecer em 

nossas mentes costuma ser o do francês René Descartes (1596-1650). Conhecido por suas 

obras Discours de la méthode (1637), na qual aborda o tema do método científico; e 

Méditations sur la philosophie première (1641), em que encontramos as famosas “meditações 

metafísicas”, além da célebre frase Cogito, ergo sum (Penso, logo existo) e sua argumentação 

que reforçaria toda a filosofia ocidental subsequente na compreensão de uma cisão entre 

mente e corpo. 

De certo modo, a divisão “mente/corpo” não é algo tão original em Descartes como o 

é o argumento para chegar nesta posição. Já era possível constatar, no mundo antigo e 

medieval, uma noção de humanidade ligada, como mencionado antes, às noções de Intelecto 

e Vontade, pertencentes ao domínio da razão; enquanto, de outro lado, os afetos e 

sentimentos teriam uma característica de proximidade ao mundo animal (por isso, da 

desrazão e do corpo). Neste ponto é fundamental o entendimento futuro da fenomenologia, 

que resgatará as emoções para o plano da consciência, verificando nela não somente um 

corpo passivo que se afeta, mas uma consciência que dá sentido à experiência vivida.  



40 

 

No trabalho de Descartes, encontramos uma obra pouco acolhida pelo pensamento 

ocidental, publicada no ano anterior a sua morte: Les passions41 de l’âme (1649). Este livro é 

dividido em três partes que abordam, respectivamente: 1) a natureza das emoções e suas 

causas; 2) exposição sobre seis emoções básicas; e 3) emoções complexas e como controlá-

las. Nesta obra Descartes problematiza e busca superar a anterior dicotomia mente/corpo42, 

posição posteriormente superada pelo pensamento contemporâneo.  

Descartes (1649/2001) apresenta uma teoria sobre as emoções abrangendo reflexões 

que buscam definir o que elas são e quais seriam suas possíveis causas, além de investigar a 

possibilidade de gerenciá-las. Apesar dessa discussão já ter existido no mundo antigo, na 

modernidade surge o diferencial de haver uma busca pela compreensão física e/ou fisiológica 

do corpo, ou seja, dos mecanismos pelos quais se manifestam as emoções. Nesse sentido, o 

argumento cartesiano postulava que: descobrindo os mecanismos que governam as emoções, 

poderíamos controlar nossa vida emocional43. 

Suas investigações, como ele coloca, seriam próximas a da investigação de um 

médico que tenta compreender o corpo como uma máquina: “Descartes considerava que 

afetos e emoções não são bons ou ruins, mas parte da ‘estética maquinária’ de um corpo e dos 

meandros da alma” (Sjöholm, 2017, p. 653). Nesse sentido, com Descartes encontramos nas 

emoções um componente tanto biológico quanto psicológico.  

O que se apresenta aqui como superação ao pensamento medieval é o enfoque, não 

ligado à retórica ou a uma filosofia moral, mas sim uma filosofia natural. Dessa maneira, 

conforme aponta Gut (2018, p. 121), a pesquisa sobre as emoções estaria de acordo com as 

regras apresentadas anteriormente no livro Meditações, o que aponta sua origem semelhante à 

das ciências médicas e físicas44. Isso é importante, pois demarca a distinção no ângulo pelo 

qual se aborda o problema das emoções em oposição ao período anterior. Como menciona 

Guy (2018), “Descartes, em contraste, compreendia que era impossível entender e explorar 

realmente as emoções até que se entenda a natureza das faculdades da mente, a fisiologia do 

corpo humano e as consequências de uma união substancial entre mente e corpo” (p. 122). 

 
41 Vale lembrar que o termo “paixão” (páthos) possui, em sua origem, um duplo sentido: o de algo passional, ou 

seja, ligado à ética; e, de outro lado, o patológico, ligado à medicina (Lebrun, 2009) 
42 Em carta à Elisabeth da Bohemia, que questionava a correspondência de uma relação mútua entre mente e 

corpo, Descartes responde que gostaria de “explicar a maneira com a qual eu concebo a união entre mente e 

corpo”. Cf. Letter of may 31, 1643. Ver em: www.earlymoderntexts.com/assets/pdfs/ 

descartes16431.  
43 Carta para Princesa Elizabeth, datada de 3 de Novembro de 1645. 
44 Cf: Gaukroger, S. (1998). Descartes’ theory of the passions. In J. Cottingham (Ed.), Descartes (pp. 218). 

Oxford University Press 



41 

 

Alguns historiadores da filosofia sugerem que Descartes sabia que seu novo escrito 

não seria tão bem aceito. No entanto, por parte do filósofo havia a convicção de que o papel 

das emoções descrito até então, seria não mais do que noções de senso comum e não de 

ciência (Descartes, 1649/2001). Sendo assim, o esforço cartesiano de uma análise das 

emoções teria sido inovador. 

Gut (2018) relembra que Descartes havia dito, no Principia philosophiae (1644), que 

alguns estados do humano não podem ser referidos somente como “da mente” ou “do corpo” 

exclusivamente, pois aparecem “da próxima e íntima união da nossa mente com o corpo” 

(Descartes, 1649/2001, p. 20). Diante disso, as paixões poderiam ser divididas entre aquelas 

causadas pela alma e aquelas que derivam do corpo. Gut nos apresenta essa argumentação da 

seguinte forma: 

Paixões causadas pelo corpo e convertidas através dos nervos podem ser divididas nas 

seguintes categorias: a) percepções que referimos a coisas externas a nós, chamadas 

sensações; b) percepções que nós referimos ao corpo ou a suas partes que conhecemos 

como sensações internas, como fome e dor, e c) percepções que referimos a nossa 

própria alma, as quais chamamos paixões (emoções) em seu sentido estrito. Volições 

podem cair nas seguintes categorias: a) ‘as ações da alma que terminam em si 

mesmas, como quando amamos a Deus ou, dizendo de forma ampla, ao aplicar nossa 

mente a algum objeto que não é material’ e ‘as ações que terminam no corpo, como 

quando nossa mera vontade de caminhar tem a consequência de que nossas pernas se 

movem ou caminham’ (Descartes, 1649/2001, p. 16 citado por Gut, 2018, p. 123). 

Podemos inferir do pensamento cartesiano que as emoções pertencem a estados da 

alma, tal como pensamentos e/ou representações cognitivas, embora possam surgir a partir do 

contato com a realidade, ou seja, de uma relação do corpo com o mundo. Assim, apesar da 

visão “médica”/fisiológica sobre o corpo, nos artigos 36 e 52 das Paixões da Alma, Descartes 

descreve as emoções como possuidoras de algum componente mental/cognitivo. Uma outra 

informação que se pode extrair, ainda conforme Gut (2018), é que as emoções são estados 

passivos, isto é, não somos nós que as criamos ou escolhemos. Veremos em outro capítulo 

que aqui haverá alguma discordância do pensamento fenomenológico para o pensamento 

cartesiano, não no sentido de uma escolha cognitiva e deliberada sobre o sentir, e sim sobre 

como as emoções podem ter uma relação com o projeto existencial de um indivíduo. 

Descartes caminha para um reconhecimento de situações que podem nos afetar e 

orientar o surgimento de algumas emoções. Isso nos possibilitaria um controle dos estados 



42 

 

emocionais a tal ponto que não poderiam aparecer somente por processos cognitivos, como 

também não poderiam surgir apenas por causas de natureza fisiológica (Gut, 2018). 

Dito isto, justifica-se concluir que, para Descartes, dois fatores desempenham o papel 

fundamental na evocação de emoções: a) o fator fisiológico (“a causa última e mais 

próxima das paixões da alma é simplesmente a agitação pela qual os espíritos movem 

a pequena glândula no meio do cérebro’ (Paixões 51, CSM I: 349; AT XI 371). b) o 

fator cognitivo (“Observo, além disso, que os objetos que estimulam os sentidos não 

despertam em nós diferentes paixões por causa das diferenças nos objetos, mas apenas 

por causa das várias maneiras pelas quais eles podem nos prejudicar ou beneficiar, ou 

em geral têm importância para nós’ (Paixões 52, CSM I: 349; EM XI 372). Porque as 

emoções têm um fator fisiológico como causa, por um lado, e um fator mental por 

outro, são “pensamentos confusos e obscuros”, pensamentos que não estão 

disponíveis de forma clara e distinta – em oposição a pensamentos cuja existência é 

independente da relação mente-corpo (ver Paixões 28, CSM I: 339; AT XI 350) (Gut, 

2018, p. 125). 

Além disso, de acordo com Descartes (citado por Gut, 2018), os aspectos cognitivos e 

fisiológicos não dão conta, isolados, de explicar as emoções. Existem ainda dois outros 

fatores em jogo: 1) as inclinações para um certo padrão de comportamento, que direcionariam 

o indivíduo para certas emoções. Entretanto, conforme Gut, essa tendência não se dá em uma 

experiência emocional única, mas é o modo de ser das emoções. O medo, por exemplo, seria 

compreendido como um desejo de fuga, o amor como uma tendência para se unir com o 

objeto de amor através das volições, etc.); 2) toda emoção é acompanhada por sinais externos 

a ela, como os movimento dos olhos, rubor, agitação psicomotora dos braços e/ou pernas, 

entre outros.  

Descartes (1649/2001) apresenta uma descrição proto-fenomenológica ao explicar 

isso: 

Observo ainda que os objetos que movem os sentidos despertam em nós diferentes 

paixões, não no que diz respeito a todas as suas diversas qualidades, mas apenas no 

que diz respeito às várias maneiras pelas quais podem prejudicar ou beneficiar-nos ou 

geralmente fazer a diferença para nós; e que a função de todas as paixões consiste 

apenas nisto: que elas dispõem a alma para querer aquelas coisas que a natureza 

determina que são úteis para nós, e persistir em assim desejar; assim como a mesma 

excitação dos espíritos que é sua causa habitual dispõe o corpo aos movimentos que 



43 

 

permitir-nos agir em conformidade. Portanto, se quisermos estabelecer uma lista 

delas, precisamos apenas examinar em ordem todas as diversas maneiras pelas quais 

nossos sentidos podem ser movidos por seus objetos de modo a fazer a diferença para 

nós (p. 36)45. 

Ainda que o termo não esteja presente, tomamos nota de uma noção de sentido 

atribuída às emoções. Conforme escreve Gut (2018, p. 127), 

ao mesmo tempo, a percepção da imagem do objeto deve ser julgada como relevante 

para quem percebe, de forma adequada à forma como que pode fazer mal ou bem ou 

ser de alguma forma importante para a pessoa que o vivencia.  

Ou seja, já se percebe uma noção introdutória do que compreenderemos depois como 

intencionalidade da consciência, que capta um fenômeno (ex.: uma percepção) e, ao revelá-

lo, revela a si mesma ou como está percebendo isso que lhe aparece. Em outras palavras, 

revela um modo de ser da consciência. 

Nesse sentido, se a percepção do objeto não se correlacionar às mudanças corporais e 

à tendência de agir, e o objeto não parecer significativo para quem percebe, nenhuma emoção 

surgirá, pois não trata-se de uma mera consciência do objeto no sentido de percebê-lo – algo 

que, segundo Descartes, é necessário para evocar uma emoção (Descartes, 1649/2001, p. 36). 

Mas há toda uma forma de organização ainda desconhecida ao filósofo francês, conforme 

evidenciado anteriormente, quando ele aponta, nas emoções, um “pensamento confuso”. 

Ora, vimos até aqui que, em Descartes, existem quatro fatores rudimentares que estão 

envolvidos no surgimento das emoções: 1) mudanças fisiológicas; 2) avaliação do objeto pelo 

sujeito; 3) tipo de reação comportamental ao objeto; 4) expressão corporal característica de 

uma determinada emoção (Gut, 2018). Agora, vamos verificar o que outros filósofos 

modernos escreveram sobre as emoções. 

Dentre outros nomes, despontam Spinoza (1632 – 1677), que deixou um legado sobre 

as emoções na parte III de sua Ética (1677). Nesta obra, verificamos uma postura do filósofo 

próxima ao naturalismo. Para ele, muito do que havia sido escrito em termos de compreensão 

das emoções por seus contemporâneos se baseava em uma desconexão do humano do plano 

das coisas da natureza. Nesse mesmo texto, ele elogia Descartes pela “restauração” do 

humano como algo que pode ser estudado à luz de uma teoria que busque compreender as 

causas primeiras.  

 
45 Há aqui um início de entendimento sobre o sentido das coisas que aparecem à nossa percepção. 



44 

 

Um ponto importante a ser levado em consideração é que Spinoza, diferente de outros 

autores, recusa a noção de livre arbítrio, o que o coloca em uma postura ainda mais centrada 

no naturalismo do que Descartes. Isso, de acordo com Alisson (2022), levou o filósofo a 

propor em sua Ética um texto ainda mais robusto para compreender as emoções humanas do 

que foi o Paixões, de Descartes, resultando num problema: explicar como a ampla gama de 

experiências psicológicas humanas poderiam ser produzidas a partir de causas naturais. 

Como possibilidade de resposta a essa indagação, o autor busca escrever, em primeira 

instância, como as emoções e os desejos são parte da natureza. Para ele, os afetos e desejos 

podem ser descritos como potências. Tais potências são inerentes a todos os viventes, ou seja, 

a potência seria algo inerente à natureza da existência. Dessa maneira, as paixões humanas 

seriam compreendidas como mudanças que aumentam ou diminuem forças em nós que se 

mobilizam em direção a algo. 

O primeiro afeto que Spinoza (1677/2022) expõe é o desejo:  

Além disso, entre apetite e desejo não há nenhuma diferença, excetuando-se que, 

comumente, refere-se o desejo aos homens à medida que estão conscientes de seu 

apetite. Pode-se fornecer, assim, a seguinte definição: o desejo é o apetite juntamente 

com a consciência que dele se tem. (Spinoza, 1677/2022, p. 101) 

Spinoza desenvolve um percurso de pensamento que, posteriormente, será explorado 

de forma um pouco distinta na fenomenologia. O filósofo identifica o desejo humano com a 

essência humana. Dessa forma, ao ter consciência de seu desejo, o indivíduo teria consciência 

de sua essência, o que, por conseguinte, o levaria a uma busca por seu ser. Contudo, 

conforme afirma Alisson (2022), Spinoza tende a ser um tanto contraditório sobre a ação 

humana (e também o desejo) ser algo teleológico ou ter apenas uma função eficiente final. O 

filósofo parece oscilar quanto a ambas posições, de modo que leitores de sua obra 

argumentam sobre olhares distintos. 

Spinoza opta pela utilização do termo “afeto” (Affectus) descrevendo-o como “Por 

afeto compreendo as afecções do corpo, pelas quais sua potência de agir é aumentada ou 

diminuída, estimulada ou refreada, e, ao mesmo tempo, as ideias dessas afecções.” (Spinoza, 

1677/2022, p. 93). Conforme Spinoza vai apresentando suas ideias, notamos como, mais ao 

final das descrições sobre os afetos, os últimos são compreendidas em um sentido mais 

próximo do que atualmente compreendemos como emoções. 

Assim, eles [os afetos] são ideias na mente correspondentes a mudanças na potência 

de atuação ou no nível de vitalidade do corpo, que, dada a descrição das ideias de 



45 

 

Espinosa, significa que elas são cognições através da qual o estado do corpo é 

expresso no atributo do pensamento. Espinosa divide esses afetos em dois tipos. Um 

corresponde ao corpo humano, pois é afetado por corpos externos. Esses são os afetos 

passivos ou paixões; e uma vez que as ideias na mente humana correspondentes à 

maneira pela qual o corpo humano é afetado são atribuídos por Epinosa para a 

imaginação, isso significa que são cognições confusas ou inadequadas. As outras são 

denominadas emoções ativas, isso porque expressam o poder genuíno da mente 

(Alisson, 2022, p. 121). 

Lacerda (2019) aponta que na leitura spinosana é possível compreender que os afetos 

são naturais dos seres viventes; tão logo as paixões são elementos da alma que não podem ser 

desfeitos, controlados e nem deixados de lado. Contudo, ainda que não sejam deliberadas, ou 

“domadas” pela razão, como era o caso do pensamento medieval, somos responsáveis pelo 

uso de nossas paixões.  

Em Spinoza, aquilo que é chamado de paixão forte se diz do afeto que aumenta a 

capacidade ou vontade de existência do corpo e da alma, o que não deve ser confundido com 

intensidade ou “violência emotiva” (Lacerda, 2019, p. 79). Ao contrário, paixões que 

enfraquecem a força de existência (como a tristeza, o medo, a inveja, etc.) são vistas como 

paixões violentas. Ainda seguindo o pensamento de Lacerda (2019, p. 80), 

o corpo não age contra a alma; alma e corpo são passivos ou ativos simultaneamente: 

um corpo ativo corresponde a uma alma ativa, e um corpo passivo corresponde a uma 

alma passiva. Não é o corpo que produz as paixões na mente. Alma e corpo possuem 

causalidades próprias, ou seja, um não causa efeitos no outro; assim, Spinoza foge à 

caracterização da paixão como efeito de uma ação e à reversibilidade entre ação e 

paixão apontada por Descartes. 

Leibniz (1646 – 1716), de outro modo, não escreveu textos voltados especificamente 

sobre as paixões, como fizeram Descartes e Spinoza. Entretanto, nos dizeres de Lacerda 

(2019, p. 81):  

As paixões definem profundamente os indivíduos na perspectiva Leibniziana, definem 

sua singularidade: pensadas como percepções inapercebidas, insensíveis, as paixões 

nos inclinam em nossas supostas escolhas, definem essas escolhas, são como as 

infinitas gotas que juntas fazem a onda de nossos desejos. 

Leibniz (1720/1979) teoriza a respeito da relação entre corpo e alma a partir da 

hipótese da harmonia preestabelecida, quer seja uma argumentação sobre como há relações 



46 

 

entre diferentes tipos de substâncias de coisas existentes no mundo. Então, num caminho 

diferente ao de Descartes, Leibniz opta por deixar de lado uma explicação causal e material 

sobre como poderia ocorrer uma relação entre a alma e o corpo, e direciona sua investigação 

para o esclarecimento do porquê existe uma relação entre essas substâncias, que, a seu ver, 

são distintas. 

Próprio do pensamento moderno, Leibniz propõe em sua Principia Philosophiae46, 

que a existência do universo possui uma ordem harmoniosa47. A partícula elementar que 

compõe a existência como um todo é chamada de mônada (aquilo que é simples e único – tal 

como um átomo), e as mônadas se vinculam umas às outras. Como postula o filósofo alemão, 

as mônadas podem ser categorizadas, permitindo tanto sua distinção quanto uma 

compreensão delas enquanto partes de um todo. 

Estes princípios permitiram-me explicar naturalmente a união, ou melhor, a 

conformidade da alma e do corpo orgânico. A alma segue as suas próprias leis, e o 

corpo também as suas, e ambos se ajustam devido à harmonia preestabelecida entre 

todas as substâncias, pois todas elas são representações de um só universo (Leibniz, 

1714/1976, p. 71). 

Fica evidente que a posição leibniziana está inserida entre uma visão holística e 

vitalista do real; influência da Renascença. Unida a uma visão moderna de um materialismo 

atomístico e mecânico, sua teoria torna-se não apenas uma busca por uma explicação 

harmônica da realidade, mas também uma argumentação em prol do diálogo entre filosofias 

opostas (Ross, 2001). 

Algum tempo depois, Hume (1711 – 1776) também participou das discussões sobre as 

emoções e paixões humanas. Diferente das tradições racionalistas anteriores e 

contemporâneas a ele, Hume buscou realizar uma investigação denominada por ele 

“analítica”, a fim de unir “relações de ideias” com “fatos”. Sua critica ao racionalismo se 

direcionava à percepção de que eram muito especulativos. Assim, o desenvolvimento de suas 

teorias sobre as emoções seguiu um caminho de ciência da natureza, embora mais ligado a 

um plano material de análise. 

Como bem sintetiza Romero (2023, p. 90), 

As obras filosóficas abrangentes de Hume discutem as emoções longamente, mais 

notavelmente em A treatise of human nature (Tratado da natureza humana, 1740), que 

 
46 A Monadologia, publicado primeiramente em latim em 1720 e posteriormente em francês, em 1840. 
47 Provavelmente uma atualização do cosmos estóico, atualizado para o mundo moderno com novos 

instrumentos de aferição científica. 



47 

 

dedica o segundo de seus três livros às paixões, bem como em A dissertation on the 

passions (Dissertação sobre as paixões, 1757), que cobre praticamente o mesmo 

material. Em 1748, ele produziu Enquiry concerning human understanding 

(Investigação sobre o entendimento humano), expandindo e esclarecendo os 

principais argumentos de sua filosofia e limitando suas especulações psicológicas a 

modestas dicas de “explicações e analogias”. Por causa da tendência sentimentalista 

de Hume, seus trabalhos sobre filosofia moral também são importantes para sua 

compreensão das emoções, incluindo o “Livro III” do Tratado, sobre os sentimentos 

morais, e o Enquiry concerning the principles of morals (Investigação sobre os 

princípios da moral, 1751). Os ensaios de Hume, publicados em várias edições 

durante sua vida, também cobrem diversos tópicos relacionados às emoções, como Of 

the delicacy of taste and passion (Hume, Da delicadeza do gosto e da paixão, 1742). 

Hume propõe as paixões enquanto percepções da mente que exercem influência tanto 

no agir quanto no pensar. As percepções da mente são divididas pelo filósofo em dois tipos: 

impressões e ideias: 

Essas percepções, que entram com mais força e violência, podemos nomear 

impressões; e com este nome compreendo todas as nossas sensações, paixões e 

emoções, à medida que aparecem pela primeira vez na alma. Por ideias, quero dizer a 

imagens tênues dessas no pensamento e no raciocínio; tais como, por exemplo, são 

todas as percepções excitadas pelo presente discurso, exceto apenas, aquelas que 

surgem da visão e do tato, e exceto o prazer imediato ou malestar que pode ocasionar 

(Hume, 1754/2002, p. 25). 

As impressões podem ser classificadas em primárias (advindas dos sentidos) e 

secundária (da reflexão). Destas últimas são compreendidas as paixões e sentimentos 

(Romero, 2023). 

Uma primeira impressão atinge os sentidos e nos faz perceber o calor ou o frio, a sede 

ou a fome, o prazer ou a dor de um tipo ou de outro. Dessa impressão há uma cópia 

tirada pela mente, que permanece depois que a impressão cessa; e isso chamamos de 

ideia. Essa ideia de prazer ou dor, quando retorna à alma, produz as novas impressões 

de desejo e aversão, esperança e medo, que podem ser apropriadamente chamadas de 

impressões de reflexão, porque delas derivam (Hume,1754/2002, p. 32). 



48 

 

Hume (1754/2002 citado por Romero, 2023), em seu Tratado, afirma ter descoberto o 

“verdadeiro sistema”48 das emoções ao correlacionar o sujeito que as sente (um “eu”) com a 

sensação causada por determinado objeto ou situação. Em obras seguintes, como no ensaio 

Da delicadeza do gosto e da paixão, Hume abordará maiores sutilezas sobre as emoções ao 

falar sobre o gosto dentro do campo da estética – campo que não pretendemos discutir no 

presente texto. 

Kant (1724 – 1804), em oposição ao sentimentalismo humano, dirá que a ação 

humana, por exemplo, pode ser pautada em uma ênfase racional sem que precisemos recorrer 

às emoções: “O arbítrio humano é, sem dúvida, um arbitrium sensitivum, mas não arbitrium 

brutum, é um arbitrium liberam, porque a sensibilidade não torna necessária a sua ação e o 

homem possui a capacidade de determinar-se por si, independentemente da coação de 

impulsos sensíveis” (Kant, 1781/2013, p. 475). Os sentimentos (Gefuhl) em Kant (2013) são 

“a capacidade de ter prazer ou desprazer” (p. 252). 

Afeção é surpresa mediante sensação, pela qual se perde o controle da mente (animus 

sui compos). É, por isso, apressada, ou seja, passa velozmente a um grau de 

sentimento que torna a ponderação impossível (é inconsiderada). – A 

imperturbabilidade, sem diminuição da força dos móbiles para agir, é fleuma no bom 

sentido da palavra, uma qualidade do homem estrênuo (animi strenui), de não deixar 

que a força das afecções o faça perder a tranqüilidade e ponderação. [...] Ao contrário, 

a paixão (como estado da alma pertencente à faculdade de desejar) não tem pressa e 

reflete para alcançar seu fim, por mais violenta que possa ser. - A afecção é como a 

água que rompe um dique; a paixão, como um rio que se enterra cada vez mais fundo 

em seu leito. [...] A afecção pode ser vista como a bebedeira que se cura dormindo, 

mas que depois dá dor de cabeça; a paixão, porém, como uma doença causada por 

ingestão de um veneno ou como uma atrofia, que necessita interna ou externamente de 

um alienista que saiba prescrever quase sempre paliativos, mas contra a qual no mais 

das vezes não remédios radicais (Kant, 1798/2006, p. 150). 

Ainda na Metafísica dos Costumes (1785) e na Crítica da Razão Prática (1788), Kant 

discute as emoções como algo inerente ao humano, mas enfatiza o papel da ação humana com 

base na moralidade. Para o autor, a moral baseia-se (ou deve basear-se) na razão e não em 

sentimentos ou emoções. Kant argumenta que o fundamento das ações deve ser o respeito 

pelo dever, e não inclinações ou paixões. Emoções como compaixão ou amor podem motivar 

 
48 Cf.: Hume, Tratado da Natureza Humana, Livro II, seção I. 



49 

 

ações moralmente corretas. Todavia, para Kant, elas não são moralmente valiosas por si 

mesmas. Apenas ações realizadas por dever, a partir de um princípio racional, possuem valor 

moral genuíno: 

Ser benfazejo, quando se pode, é um dever; contudo há certas almas tão propensas à 

simpatia que, sem motivo de vaidade ou de interesse, experimentam viva satisfação 

em difundir em volta de si a alegria e se comprazem em ver os outros felizes, na 

medida em que isso é obra delas. Mas afirmo que, em tal caso, semelhante ação, por 

conforme ao dever e por amável que seja, não possui valor moral verdadeiro; é 

simplesmente concomitante com outras inclinações, por exemplo, com o amor da 

glória, o qual, quando tem em vista um objeto em harmonia com o interesse público e 

com o dever, com o que, por conseguinte, é honroso, merece louvor e estímulo, mas 

não merece respeito; pois à máxima da ação falta o valor, que só está presente quando 

as ações são praticadas, não por inclinação, mas por dever (Kant, 1797/1964, p. 08). 

Kant associa a autonomia moral à capacidade de agir racionalmente, livre de 

influências emocionais. Uma ideia central em sua ética é que as emoções que dominam a 

razão comprometem essa autonomia. De acordo com o ideal kantiano, alguém age de forma 

moral ao controlar seus afetos e paixões para agir de acordo com os princípios universais da 

razão. A emoção não é negada, mas deve ser subordinada à razão. 

Em outros textos, como Antropologia (1798), Kant sugere que as emoções podem e 

devem ser disciplinadas através da educação e do pensamento, de modo que a razão se 

sobressaia aos impulsos. A educação moral implica ensinar os indivíduos a moderar seus 

afetos e resistir às paixões, promovendo com isso a liberdade racional e a vida ética. A 

educação deve, portanto, cultivar uma capacidade de disciplina, permitindo que o indivíduo 

governe os impulsos e os afetos de acordo com a razão. 

De forma semelhante a Kant, Hegel (1770–1831) não escreveu sobre as emoções 

(Gefühle) como um tema isolado em suas obras; mas, a partir de sua leitura, é possível 

constatar que as emoções desempenham um papel significativo em seu pensamento 

filosófico. Elas aparecem como parte de sua compreensão do ser humano enquanto síntese 

dinâmica de corpo e espírito, e em seu papel na formação da autoconsciência, moralidade e 

sociedade (Maurer, 2017). Sua intenção foi, inicialmente, superar a dissociação entre a parte 

sensível e racional dos indivíduos, apresentada por Kant (Maurer, 2017). 

Aquilo que diz respeito às emoções em Hegel aparece como subcontexto de suas 

investigações filosóficas. Do ponto de vista de seus comentadores, podemos encontrar uma 



50 

 

leitura particular dos afetos relacionados à cognição e à autoconsciência (Russon, 2009). Por 

exemplo, Hegel antecipa uma noção que será apresentada por Heidegger (1927/2014) e Sartre 

(1943), a saber, da experiência da emoção como uma distorção da realidade, ou seja, o 

indivíduo emocionado está tendo consciência de mundo como se este fosse igual a como ele 

o está percebendo no momento em que se emociona (Russon, 2009). 

Na Fenomenologia do Espírito (1807), é possível inferir que Hegel trata das emoções 

como experiências humanas que participam da constituição da autoconsciência (o movimento 

do indivíduo em vias de compreender a si mesmo e o mundo que o rodeia) e do 

desenvolvimento do espírito (de forma ampla, o desenvolvimento das sociedades, da cultura, 

da humanidade em geral). Emoções não são vistas como opostas à razão, mas enquanto 

momentos que precisam ser integrados e superados (aufgehoben) no movimento dialético do 

viver. Assim, em consonância com sua Filosofia do Direito, um indivíduo ético compreende 

que suas ações (para serem tidas como morais) precisam estar de acordo com uma ética 

universalizada, o que não significa ignorar suas emoções e desejos, e sim integrá-los às 

normas e condutas de uma dada sociedade. 

Aqui, Hegel reconhece que as emoções têm uma função dentro do todo ético, mas 

precisam ser mediadas pela razão e pela universalidade do espírito ético. No livro Ciência da 

Lógica (1812) e na Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio (1817), Hegel 

detalha sua filosofia do espírito subjetivo, onde as emoções são compreendidas no contexto 

da psique humana. Para ele, as emoções surgem no espírito subjetivo como manifestações de 

uma relação inicial e não mediada entre o indivíduo e o mundo. Dessa maneira, acredita que 

“impulsos, inclinações e paixões” pertencem naturalmente ao humano enquanto singularidade 

do Espírito. Entretanto, o indivíduo não deve se contentar em manter tais condições, pois 

“deve elevar-se acima dela, educando-se e transformando-se para alcançar a universalidade e 

a liberdade verdadeira” (Hegel, 1887/2003, n.p): “Sentimentos e emoções pertencem ao 

espírito natural que, no entanto, deve ser educado para alcançar o espírito objetivo e a 

liberdade verdadeira” (Enciclopédia das Ciências Filosóficas, § 401). Tal noção se 

complementa com a seguinte: 

O sistema da lógica é o reino das sombras, o mundo das essencialidades simples, 

libertado de toda concreção sensível. O estudo dessa ciência, a estadia e o trabalho 

nesse reino de sombras é a formação absoluta e a disciplina da consciência. 

Impulsiona aí uma ocupação afastada das intuições e dos fins sensíveis, dos 



51 

 

sentimentos e do mundo meramente opinado da representação (Hegel, Ciência da 

lógica, 1812/2016, pp. 61-62). 

As emoções, portanto, fazem parte da vida subjetiva inicial do espírito, mas precisam 

ser elevadas a um nível mais alto de consciência e racionalidade. No contexto da ética e da 

moralidade, Hegel associa as emoções ao processo pelo qual o indivíduo internaliza valores 

sociais e éticos. Ele argumenta que, na moralidade, as emoções não podem ser meramente 

suprimidas, mas devem ser trabalhadas dentro de um quadro de racionalidade universal 

(Russon, 2009).  

Sem o trabalho da cultura não há ação do conceito. Ou seja, a realização do espírito 

leva em conta a cultura. A cultura é, portanto, a determinação absoluta, a liberação e o 

trabalho de liberação superior; o ponto de trânsito absoluto, a infinita substancialidade 

subjetiva da eticidade, que já não é mais imediata e natural, senão espiritual e elevada 

na figura da universalidade. Esta liberação é no sujeito o duro trabalho contra a mera 

subjetividade da conduta, contra a imediatez do desejo, assim como contra o vazio 

subjetivo do sentimento e a arbitrariedade do gosto. Que este trabalho seja duro 

constitui parte do pouco favor que recebe. Por meio desse trabalho da cultura, a 

vontade subjetiva alcança em si mesma a objetividade na qual unicamente é capaz e 

digna de ser a realidade efetiva (efetividade) da idéia (Hegel, 1820/1975, p. 232). 

Hegel vê as emoções como forças poderosas que, quando guiadas pela razão, tornam-

se instrumentos essenciais para o progresso ético e social (Pippin, 2008), com relevância 

cognitiva no sentido de permitir ao indivíduo uma atualização e síntese de autoconsciência 

(Maurer, 2017), além de possibilitadores de expressividade que ligam estados afetivos 

pessoais a contextos sociais (Russon, 2009). 

 

1.4.2 Na Medicina Moderna: Anatomia e Observação 

 

O período para nós referido como moderno se estende de meados do século XIV até o 

século XIX. No início desse período, do lado ocidental do mundo, verificamos os já 

mencionados renascimentos, isto é, a retomada de alguns ideais do mundo antigo – seja nas 

artes, no pensamento, na ciência, entre outros, “retomados” e reinterpretados frente às novas 

condições sociomateriais. 

Nesse contexto, a partir de novos métodos e instrumentos das mais diversas formas de 

saber humano, a medicina, em especial, se atualizou da seguinte forma: apesar da importância 



52 

 

dos textos de Hipócrates e Galeno, muito se modificou com a nova concepção de anatomia 

proposta pelo médico belga Andreas Vesalius (1514 – 1564), em sua obra De Humani 

Corporis Fabrica (1543). Vesalius, em seu trabalho, refuta e supera muito do que havia sido 

proposto por Galeno, como por exemplo a ideia de que o coração seria o centro das emoções 

e da mente; substituindo essa explicação pela posição de centralidade do cérebro – fonte dos 

nervos que se irradiam para todo o corpo. Foi ele também quem propôs que os rins filtravam 

o sangue e, disso, surgiria a urina como subproduto. 

O campo da anatomia sempre se apresentou como um dos campos mais importantes 

da medicina desde o mundo antigo, o que se verifica na importância dos estudos de anatomia, 

como propostos pelo grego Herófilo (335 a.C – 280 a.C)49, considerado primeiro anatomista 

da história, e seu colega Erasístrato (310 a.C – 250 a.C)50. Juntos, teriam criado a escola de 

anatomia de Alexandria. Anteriormente, os trabalhos dos dois médicos gregos, todo 

conhecimento sobre anatomia e dissecação advinha de estudos com animais e não com 

humanos. 

No renascimento, ainda antes de Versalius, muitos artistas buscavam compreender as 

estruturas do corpo humano, como é o caso do italiano Leonardo da Vinci (1452 – 1519). 

Consta na historiografia que o artista teria um grande número de desenhos de dissecações e 

compreensão do corpo humano ao menos 30 anos antes de Vesalius (Pereyra, 2015). 

Outras inovações no campo anatômico surgiram com o trabalho do francês Ambroise 

Paré (1510 – 1590)51, que modificou o modo de realizar cirurgias. Seu trabalho com 

ferimentos, apresentado em La Méthode de traicter les playes faictes par hacquebutes et 

aultres bastons à feu (1545), propõe um tratamento distinto para cicatrização de ferimentos 

de pessoas baleadas.  

Uma outra mudança nas condutas médicas do século XVI na França foi em relação à 

hemostasia dos vasos sanguíneos de pessoas amputadas. Na época era costume haver 

cauterização de vasos sanguíneos com ferro incandescente, que, apesar de funcional para 

 
49 Cf.: Encyclopaedia Britannica. (n.d.). Herophilus. In Encyclopaedia Britannica. Ver em: 

https://www.britannica.com/biography/Herophilus 
50 Cf.: Encyclopaedia Britannica. 
51 Paré não foi, de fato, médico. De acordo com Rezende (2009, p. 45): “A profissão médica no século xvi 

compreendia três classes: em primeiro lugar situavam-se os médicos, que possuíam maiores conhecimentos 

teóricos, usavam o latim em seus escritos e consideravam-se a elite da profissão. Vinham a seguir os cirurgiões, 

que tratavam feridas e traumatismos externos, faziam amputações, praticavam a talha para tratamento da litíase 

vesical, lancetavam abscessos e usavam o cautério. Por último estavam os cirurgiões-barbeiros, que faziam 

sangrias, aplicavam sanguessugas e ventosas, barbeavam seus fregueses e, por vezes, concorriam com os 

cirurgiões abrindo abscessos e fazendo curativos”. Paré estava nesta última classificação. 

https://www.britannica.com/biography/Herophilus


53 

 

alguns casos, causava dor e podia ocasionar lesões que tornavam a cicatrização mais difícil 

(Rezende, 2009). A partir de 1552, Paré: 

[...] passou a usar pinças e ligar os vasos com fios, tal como se pratica hoje. Para 

defender-se das críticas contra o novo método, considerado temerário, Paré citava 

Hipócrates, Galeno, Avicena e outros autores clássicos que, em seus livros, 

recomendavam ligar as veias em lugar da cauterização com o ferro incandescente 

(Rezende, 2009, p. 247)52.  

Mais uma considerável alteração do período foi a nova explicação da circulação 

sanguínea, proposta pelo inglês William Harvey (1578 – 1657) e apresentado em sua obra 

Exercitatio anatomica de motu cordis et sanguinis in animalibus (1628). Seu trabalho 

apresentou grandes renovações no campo da medicina, uma vez que, antes dele, muitos 

outros médicos já haviam tentado explicar o método circulatório do sangue, mas 

frequentemente de forma inconclusiva. Nas palavras de Pereyra (2015, p. 131), “nenhum de 

seus antecessores, incluindo Hipócrates, Aristóteles, Galeno, Avicena ou muitos outros 

cientistas médicos e médicos praticantes, descobriram a maneira como o sangue circulava ou 

como o coração funcionava como uma bomba”. 

 

1.5 As concepções hegemônicas sobre as emoções e sobre o corpo no mundo 

contemporâneo 

 

As concepções hegemônicas sobre as emoções e sobre o corpo no mundo 

contemporâneo estão profundamente enraizadas em uma tradição científica e filosófica que 

remonta ao século XIX. Charles Darwin (1809-1882), em sua obra A Expressão das Emoções 

no Homem e nos Animais (1872), lançou as bases para uma compreensão evolucionista das 

emoções, argumentando que elas possuem um valor adaptativo e são herdadas de nossos 

ancestrais comuns com outros animais.  

De acordo com Rimé (2016), Darwin teria sido aquele que deu início às pesquisas 

científicas acerca das emoções. Para Darwin (1872), as expressões emocionais não são 

arbitrárias, mas reflexos de estados internos que desempenham um papel na comunicação e 

na sobrevivência das espécies. O autor inglês enfatizava a continuidade entre os humanos e 

os animais, contribuindo para uma visão biologizante e naturalista das emoções. Essa noção, 

 
52 Cf: Beliard. (1938). La Renaissance. In L. Lavastine (Ed.), Histoire générale de la médecine (Vol. 2, p. 189). 

Albin Michel Éditeur. 



54 

 

em grande escala, ainda persiste no pensamento contemporâneo, haja vista o predomínio 

atual dos paradigmas neuropsiquiátricos que baseiam os tratamentos em saúde.  

O estudo das emoções ganhou novas formulações ao longo do século XIX e início do 

século XX, com teorias que buscavam compreender sua relação com o corpo e os processos 

cognitivos. A teoria de James-Lange – proposta pelo psicólogo norte-americano William 

James (1842-1910) e pelo médico dinamarquês Carl Lange (1834 – 1900) – defende a ideia 

de que as emoções resultam de respostas fisiológicas a estímulos externos. Segundo essa 

perspectiva, não choramos porque estamos tristes; ao contrário, sentimos tristeza porque 

choramos, ou seja, as mudanças corporais precedem a experiência emocional consciente 

(Papila & Martorell, 2022). Essa abordagem enfatizou a interconexão entre fisiologia e 

emoção, sendo uma das primeiras tentativas de sistematizar cientificamente o papel do corpo 

nas experiências emocionais. 

Em contraposição, surgiu também a teoria de Cannon-Bard, no início do século XX. 

Formulada pelos fisiologistas Walter Cannon e Philip Bard, suas pesquisas levaram à 

conclusão de que as emoções e as respostas fisiológicas ocorrem simultaneamente, em vez de 

uma ser consequência da outra. Cannon também criticou a visão de James-Lange ao 

demonstrar que reações fisiológicas semelhantes podem estar associadas a diferentes 

emoções, sugerindo que o tálamo desempenha um papel central na geração das respostas 

emocionais. Essa teoria abriu caminho para o estudo das emoções no sistema nervoso central, 

levando a avanços na neurociência (Papila & Martorell, 2022). 

No decorrer do século XX, a perspectiva naturalista das emoções foi aprofundada e 

modificada por diferentes correntes científicas e filosóficas. Paul Ekman (1932-), por 

exemplo, retomou e buscou aprofundar as ideias darwinianas ao propor a existência de 

emoções básicas universais de um ponto de vista transcultural, associando expressões faciais, 

por ele tidas como inatas, que seriam verificáveis em diferentes culturas. Seu trabalho 

empírico buscava reforçar a noção de que as emoções são fenômenos essencialmente 

biológicos, regulados por mecanismos neurais e genéticos. 

Outros aspectos importantes para compreensão do desenvolvimento da medicina 

psicossomática da década de 20 do século passado até os dias atuais, segundo Weiner (2008), 

está em compreender as influências psicanalíticas e da fisiologia dentro dos contextos 

médicos. Muitos deles empreenderam o modelo da histeria de conversão como resposta para 

algumas patogêneses. Weiner (2008) comenta que alguns dos médicos da Europa Central e 

Estados Unidos que pensavam desta maneira, “afirmavam que doenças físicas – lesões 



55 

 

anatômicas – são produzidas por e representam simbolicamente um conflito inconsciente” (p. 

503). Um desses médicos, o alemão Felix Deutsch (1884 – 1964),  

[...] também se preocupou com a questão da localização específica dos sintomas, que 

ele acreditava ser determinada por lesões locais, infecções ou cirurgias na infância. 

Ele também estudou anorexia nervosa (enfatizando a natureza sexual do conflito), 

hipertireoidismo e as alterações na frequência cardíaca e na pressão arterial induzidas 

pela sugestão de emoções durante a hipnose (Weiner, 2008, p. 503).  

Eric David Wittkower (1899 – 1983) foi outro alemão que se utilizou de uma 

abordagem menos especulativa e mais observacional e experimental, em especial buscando 

investigar condições de iniciação de alguma patologia e sua relação com fatores psicológicos 

em campos como a dermatologia (incluindo eczema, psoríase e acne), endocrinologia 

(hipertireoidismo) e problemas respiratórios (asma e tuberculose). Para Weiner (2008), 

Wittkower teria utilizado o reflexo psicogalvânico53 para estudar a influência das emoções 

sobre o funcionamento corporal, tendo observado “que a excitação emocional afetava os 

níveis de iodo no sangue e que emoções induzidas hipnoticamente estavam associadas a 

alterações na taxa de fluxo biliar” (p. 503)54. 

Franz Alexander (1893 – 1964), líder da escola psicanalítica de Chicago, foi 

influenciado tanto pela obra de Sigmund Freud quanto pelos estudos de Cannon. Ele e seus 

colegas seguiram o modelo patogênico freudiano das neuroses, no qual a lesão anatômica não 

possuía significado simbólico, mas era instigada por alterações no funcionamento corporal 

(Weiner, 2008). Alexander teria cunhado o conceito de “conflitos específicos” como uma 

tentativa de lidar com o problema do aparecimento específico da doença.  

O psicanalista húngaro-americano argumentava, em suas publicações 

psicossomáticas, que constelações específicas de conflitos inconscientes caracterizavam 

pacientes com as doenças que estudava; contudo, havia controvérsias em algumas de suas 

formulações (Weiner, 2008). Alexander fez declarações abrangentes sobre diversos fatores 

que, a seu ver, desempenham um papel na etiologia e patogênese das doenças. Seus escritos 

contêm afirmações sobre as múltiplas predisposições, bem como sobre o início e a eclosão de 

 
53 Reflexo psicogalvânico (PGR): alteração nas propriedades elétricas do corpo que ocorre após uma 

estimulação nociva, uma estimulação que provoca reação emocional ou, em certa medida, uma estimulação que 

atrai a atenção do sujeito e leva a um estado de alerta ativado. Essa resposta se manifesta como um aumento na 

condutância elétrica da pele (ou seja, uma diminuição da resistência elétrica), especialmente nas palmas das 

mãos ou nas solas dos pés. Ela surge cerca de dois segundos após a estimulação – como uma picada de alfinete 

ou uma ameaça de ferimento –, atinge seu pico entre dois e dez segundos depois e diminui em um ritmo 

semelhante. Ver em: https://www.britannica.com/science/psychogalvanic-reflex 
54 Cf.: Wittkower, E. D. (1935): Studies of the Influence of Emotions on the Functions of Organs Including 

Observations in Normals and Neurotics, J. Ment. Sci. 81: 533. 



56 

 

um número finito de doenças (incorretamente chamadas de “as únicas psicossomáticas”) 

(Weiner, 2008). 

Além disso, Alexander também especificou as origens desenvolvimentais-

experimentais dos conflitos psicológicos e como eles eram habitualmente manejados. 

Quando não eram manejados, suscitavam fortes emoções. Seu modelo patogênico é 

geralmente baseado em Cannon: as emoções são fenômenos agudos e de curta 

duração. Mas ele não subscreveu à natureza orgânica e integrada das respostas 

emocionais, sobre a qual Darwin e Cannon haviam sido explícitos; em vez disso, 

sustentava um conceito linear e causal de como as emoções “produzem” mudanças 

corporais (Weiner, 2008, p. 505) 

Thure von Uexküll (1908 – 2004), psiquiatra e linguista alemão, realizou uma revisão 

importante do papel do conflito na doença em seu livro Grundfragen der psychosomatischen 

Medizin (1963). Baseado tanto em estudos médicos como em semiótica, o conceito de motivo 

acaba tendo um papel central em sua teorização. Trata-se de uma disposição emocionalmente 

carregada para a ação – algo semelhante às ideias das Teorias Cognitivas Comportamentais. 

O motivo seria uma movimentação em direção aos problemas que requerem solução, 

orientando as ações para solucionar esses problemas. Essas ações não seriam invariáveis, 

afinal, um motivo pode dar origem a diferentes soluções em ação. Nesse sentido, as ações não 

são tomadas apenas como caminhos em direção a objetos ou metas, pois são pragmáticas e 

obedecem a normas e convenções sociais.  

[...] motivos conscientes e inconscientes conferem significado aos objetos – eles criam 

o universo próprio de cada pessoa. Os motivos têm uma história; em qualquer 

momento do tempo, não podemos compreendê-los sem referência ao seu passado. As 

ações também possuem uma ontogênese; com a prática, podem se tornar 

automatizadas. Além disso – e isso é importante para a medicina psicossomática – os 

motivos e as ações que deles derivam sempre ocorrem como parte de uma resposta 

orgânica. Existe uma unidade psicofisiológica (a ação não leva a uma mudança 

fisiológica, mas faz parte de um todo unificado) (Weiner, 2008, p. 505, grifos do 

autor).  

A questão que persiste, ainda no modelo de Uexkull, apontava para “como os motivos 

e ações diferem naqueles transtornos com sintomas físicos?”; ou ainda, “como a doença se 

manifesta de um jeito x e não y?” Nas argumentações de Von Uexküll, a histeria de 



57 

 

conversão aparece como uma doença da expressão da ação. Como assim? Weiner (2008) 

descreve da seguinte maneira:  

Os receptores dos efetores – os sistemas orgânicos envolvidos na realização das ações 

– são inibidos e, portanto, impedidos de funcionar. Os motivos conflitantes são 

impedidos de se expressar pela paralisia de partes ou da totalidade dos efetores – 

sejam gestos, órgãos da fala ou da mímica. O motivo conflitante é intolerável; é 

proibido seja por restrições morais da pessoa, seja por contrariar convenções sociais 

(p. 505).  

Von Uexküll contrastou as doenças de lesões anatômicas com as histerias – 

disposições emocionais desordenadas que antecipam ou preparam a ação. Um exemplo 

descrito por Weiner (2008) seria o caso de um paciente hipertenso que, sendo esta 

hipertensão de origem psicossomática, estaria em constante estado de alerta e prontidão para 

uma reação de luta ou fuga. Assim, a emoção, ou, dito de outra maneira, a disposição 

emocional que estaria “alterada”. Nenhuma ação teria necessariamente de ocorrer, mas as 

alterações fisiológicas que normalmente acompanham a ação seriam sim mobilizadas pelo 

corpo. 

Entre os anos de 1940 e 1950, outros autores chamaram atenção para fatores sociais e 

psicobiológicos na saúde e na doença. James Lorimer Halliday (1897 – 1983), médico 

escocês e pioneiro no desenvolvimento da medicina psicossocial no Reino Unido, identificou 

sete características distintas e interativas da etiologia de todas as doenças, sintetizadas em sua 

obra Psychosocial Medicine: A Study of the Sick Society (1948). De acordo com ele, as sete 

características são: (1) o ambiente físico, doméstico e socioeconômico do paciente; (2) sua 

resposta ao ambiente e à enfermidade; (3) os sintomas e sinais (incluindo o comportamento 

do paciente) que o alertam sobre estar doente; (4) a resposta do médico-observador à pessoa e 

aos sintomas do paciente; (5) o modo e o viés teórico do médico na formulação da 

enfermidade; (6) os mecanismos psicobiológicos desencadeados por esses vários encontros; e 

(7) o significado particular da doença para o paciente (Weiner, 2008).  

A enfermidade, no pensamento de Halliday, seria “um elo em uma cadeia de 

interações não-lineares e autorreguladoras, e não o produto final de um único evento causal 

linear” (Weiner, 2008, p. 506). Halliday também se empenhou em compreender as mudanças 

contínuas na incidência e prevalência de muitas doenças, por meio de seus estudos e atuação 

em Glasgow. Ele atribuía tais mudanças a fatores sociais, econômicos, ocupacionais e 

domésticos. 



58 

 

Contemporâneo a Halliday, Alexander e outros psicanalistas; Jurgen Ruesch (1910 – 

1995), psiquiatra norte americano, descreveu em seu artigo Principles of Etiology (1943), 

posteriormente publicado em livro em 194855, as características comuns dos pacientes 

doentes que os tornavam particularmente mal adaptados aos seus ambientes sociais. Ele 

descreveu o papel do estresse, dando ênfase à inabilidade de alguns pacientes em se adaptar a 

situações do ambiente que os cerca, em vez de focar nos conflitos internos dos pacientes – 

características essas que seus contemporâneos não descreveram anteriormente (Weiner, 

2008). Dentre as características por ele especificadas estavam:  

Aprendizado social prejudicado ou interrompido; dependência e imitação de outros; 

tendência a expressar pensamentos e sentimentos em ações físicas diretas; 

dependência e passividade perante os outros; modos infantis de pensar; aspirações 

elevadas e irreais; dificuldades em assimilar e integrar experiências de vida; 

dependência da obtenção de amor e afeto de outras pessoas; e, acima de tudo, 

incapacidade de lidar com as mudanças da vida ou de aprender novas técnicas para 

superar desejos frustrados (Weiner, 2008, p. 506). 

Outras características – chamadas de “alexitímicas”56 – foram posteriormente 

descritas e inseridas em seu livro. Pacientes com essas características, segundo ele, não 

percebem suas próprias emoções – que sinalizam sofrimento – e, com isso, são incapazes de 

pensar e encontrar formas de resolver seus problemas. Em vez disso, na leitura de Weiner 

(2008), estes pacientes tendem a ficar preocupados com aspectos concretos e não com o 

significado dos eventos em suas vidas.  

Weiner (2008) aponta que, desde então, houve uma grande mudança no pensamento 

psicossomático, deslocando o foco de conflitos intrapsíquicos, como enfatizados por 

Alexander e sua escola, para características psicológicas desadaptativas dos pacientes em 

relação ao meio em que estão inseridos. “A doença e a enfermidade passaram a ser vistas 

como falhas de algumas pessoas em se adaptar ao seu ambiente em constante mudança, 

devido a suas incapacidades pessoais” (p. 506). Pessoas com maior capacidade de se adaptar 

aos ambientes, seja por estilo de personalidade, seja por habilidades e capacidades 

desenvolvidas, tenderiam a não adoecer, mesmo se predispostas a uma doença. Neste ponto, 

notamos uma desconexão entre a compreensão do indivíduo e sua realidade, podendo recair 

nele [no indivíduo], a culpa sobre sua condição. 

 
55 Halliday, J. L. (1948) Principles of Etiology, Br. J. Med. Psychol. 19 (1943): 3; J. L. Halliday, Psychosocial 

Medicine (New York: W. W. Norton, 1948). 
56 Referente à alexitimia, dificuldade em identificar, entender e/ou expressar emoções. 



59 

 

Durante alguns anos, essa conclusão foi sendo deixada de lado, sobretudo a partir dos 

estudos de Hans Selye (1907 – 1982), endocrinologista austríaco, que sugeriu que o corpo 

respondia de maneira semelhante e generalizada ao estresse, independentemente do agente 

desencadeador. Suas ideias caminharam em oposição ao pensamento de Ruesch e Halliday. 

Selye iniciou seus estudos experimentais sobre estresse em 1936, dando continuidade pelos 

30 anos seguintes em Montreal, no Canadá.  

Despreocupado com o tipo de correlação clínico-patológica específica de Morgagni57, 

Selye estudou distúrbios em funções biológicas críticas, tais como: sono, ingestão de 

alimentos, comportamento sexual, força física e regulação da temperatura, que são 

produzidos por uma ampla variedade de doenças. Com modelos experimentais, Selve 

descobriu que diversos agentes químicos, microbianos e físicos nocivos produziam 

hipertrofia das glândulas adrenais, danos ao sistema linfático e erosões gástricas – o que 

tencionava a noção do ambiente psicossocial como fundamento do adoecimento. Segundo 

ele, cada um desses agentes produzia uma reação de “alarme” fisiológico, durante a qual o 

corpo mobilizava suas defesas hormonais e neurais (Weiner, 2008).  

Percebemos que a relação do adoecimento com a noção de estresse permanece, mas 

ainda de uma forma não unívoca em sua definição e efeitos. Weiner (2008) comenta que após 

1945, a palavra “estresse” começou a estar mais presente não só nas descrições médicas, mas 

também nas ciências comportamentais e sociais. Doenças associadas a supostos estresses, 

como exposição excessiva ao calor do deserto norte-africano; o combate em guerras (das 

muitas existentes após o fim da II Guerra Mundial), e até mesmo experiências em desastres, 

foram posteriormente chamadas por Selye de doenças da “adaptação”. Nesse momento, Selve 

ampliava a revisão das doenças tanto do ponto de vista interno (endócrino) quanto externo 

(relações com o mundo).  

A pluralidade de sentidos atribuídos ao conceito de “estresse” – tanto médico quanto 

social –, permitiu seu uso como termo abrangente, mas pouco robusto, associado a qualquer 

evento, experiência, mudança ou tarefa na vida cotidiana, das respostas da pessoa à vida e até 

como explicação de certos adoecimentos. Apesar das limitações do conceito de estresse em 

Selye, criou-se um novo olhar para o papel do ambiente e das respostas orgânicas gerais, bem 

como para as lesões específicas nos órgãos.  

 
57 Giovanni Battista Morgagni (1682 – 1771), anatomista italiano, geralmente considerado o pai da patologia 

anatômica moderna. Ministrou cursos médicos em vários países durante seus 56 anos como professor de 

anatomia na Universidade de Pádua. 



60 

 

Durante a década de 1950, especialmente em países como Canadá, Alemanha, Grã-

Bretanha, Holanda e Estados Unidos, a psiquiatria começava a abdicar de um hospital 

exclusivo para se (re)integrar aos hospitais gerais.  

Médicos especialistas nesses países passaram a praticar uma medicina mais integrada 

e abrangente. Com a interação entre psiquiatras e clínicos gerais, surgiu uma nova 

abordagem ao paciente, que ia além da preocupação com órgãos doentes e células 

constituintes. Nas décadas de 1940 e 1950, os escritos do psicanalista britânico 

Michael Balint58, da psiquiatra-analista americana Grete L. Bibring59 e dos psiquiatras 

americanos Carl Binger60 e Maurice Levine61 contribuíram significativamente para a 

humanização do cuidado nos hospitais gerais. Eles enfatizavam a diversidade de 

caráter dos pacientes, a importância de abordá-los como pessoas, as sensibilidades e 

respostas individuais à doença, bem como a própria resposta do médico ao paciente e 

à enfermidade (Weiner, 2008, p. 506). 

Desde a década de 1960, ocorreram revisões importantes nas explicações sobre a 

manutenção da saúde e a predisposição às doenças a partir de explicações que passaram a 

incluir desde algo mais pessoalizado, como predisposições genéticas, até fatores “exteriores” 

aos indivíduos, como questões ocupacionais e socioeconômicas. Weiner (2008) comenta que, 

desde então, as doenças passaram a ser consideradas heterogêneas em sua natureza, ou seja, 

as mais distintas combinações de fatores de risco podem produzir resultados distintos. Nessa 

toada, explicações psicológicas monocausais do adoecimento humano deixam de ser 

compreendidas como suficientes para explicar o aparecimento de doenças. 

Numerosos estudos têm demonstrado também a relevância de fatores sociais no que 

diz respeito ao binômio saúde-doença, contribuindo para diferentes mudanças paradigmáticas 

e conceituais acerca do adoecimento (Papila & Martorell, 2022). Nisto, se torna notório que 

pessoas menos favorecidas financeiramente têm menos acesso aos serviços de saúde ao redor 

do mundo. O baixo status socioeconômico tem sido associado a uma menor expectativa de 

vida, maior risco de transtornos mentais e alcoolismo, maior mortalidade infantil e incidência 

de complicações no parto, além da privação social e nutricional de bebês e crianças – e 

também à obesidade (Papila & Martorell, 2022). Neste último caso, a partir dos campos 

nutricionais e médicos, percebemos o quanto a obesidade não ocorre apenas pela alimentação 

 
58 Michael Balint (1896 – 1970), médico e psicanalista húngaro. 
59 Grete Lehner Bibring (1899 – 1977), psicanalista austríaca-americana. Primeira mulher professora titular na 

Harvard Medical School, em 1961. 
60 Carl Binger (1889–1976), psiquiatra estado-unidense. 
61 Maurice Levine (1902 – 1971) psiquiatra estado-unidense. 



61 

 

excessiva e pela falta de exercício. O excesso de peso é distribuído de forma desigual entre as 

classes sociais, diminuindo à medida que o status socioeconômico aumenta (Papila & 

Martorell, 2022). Obesidade e classe social estão quase tão fortemente relacionadas para os 

ancestrais quanto para seus descendentes obesos (Papila & Martorell, 2022). 

As tentativas de descrever e explicar doenças por meio de alterações (isoladas) na 

estrutura de genes, enzimas, proteínas, constituintes celulares ou membranas celulares 

têm dado lugar a uma medicina centrada na pessoa viva, fundamentada em um 

modelo biológico ampliado. Desde 1960, a medicina psicossomática também tem se 

afastado de modelos causais simples e lineares de saúde, enfermidade e doença, 

reconhecendo que muitos fatores influenciam a manutenção ou a perturbação da saúde 

dos seres vivos no processo de adaptação ao mundo ao seu redor. Essa abordagem 

busca examinar e analisar como diferentes níveis de organização biológica são 

afetados pelas interações dinâmicas e em constante transformação entre o ser humano 

e seu ambiente (Weiner, 2008, p. 508).  

Nesse sentido, parece que o movimento atual da psicossomática, somado ao 

desenvolvimento das ciências naturais – e aqui, em especial, à psicologia cognitiva e às 

neurociências (que atribuem a psicologia um papel de ciência natural) – ganham cada vez 

mais espaço nos círculos acadêmicos, indo ao encontro de uma compreensão na qual as 

emoções – antes tidas como fonte direta de adoecimento – seriam um mero substrato do 

corpo (algo que em gênese seria biológico) e sem muito critério ou papel claro no que diz 

respeito ao adoecimento.  

Autores como António Damásio (1944- ) destacam a interdependência entre corpo e 

mente, argumentando que as emoções são processos fisiológicos essenciais para a regulação 

da vida e para a constituição da consciência. Em seu livro O Erro de Descartes (1994), 

Damásio critica a separação cartesiana entre mente e corpo, sugerindo que os sentimentos 

emergem da interação entre estados corporais e representações cognitivas, uma visão que 

reforça o papel central do corpo na experiência emocional. 

No mundo contemporâneo, essas concepções se entrelaçam em discursos que oscilam 

entre determinismos biológicos e abordagens socioculturais. A tensão entre essas diferentes 

perspectivas reflete um debate ainda em aberto sobre a natureza das emoções e do corpo, e 

sobre até que ponto somos determinados por nossa biologia ou moldados pelos sistemas 

simbólicos e culturais em que estamos inseridos. Weiner (2008), por exemplo, discute que 

muito se escreve sobre a história da psicossomática, mas pouco se fala sobre o motivo pelo 



62 

 

qual uma perspectiva que visa pensar num indivíduo globalmente é menos aceita do que um 

tipo de estudo que se concentra apenas em órgãos, tecidos e células ou nos patógenos que os 

infectam.  

Ainda de acordo com Weiner (2008), uma medicina que se concentra em pessoas 

doentes não é uma segunda medicina. Para o autor, existem duas formas de medicina, sendo 

predominante aquela que pensa em corpos sem mente e a outra que pensa numa mente sem 

corpo. Somente nos últimos 50 anos que surgiu uma proposta dentro da medicina dedicada a 

pensar na “união” dessas “duas medicinas” para pensar o indivíduo como um todo integrado. 

Esse “novo” ramo é o que o autor chama de medicina psicossomática.  

Quando questionamos o porquê de existir uma separação entre essas duas formas de 

aproximação ao humano (aquela que foca somente no corpo e aquela que foca somente no 

espírito), muitas vezes somos levados à metafísica das meditações cartesianas, pela qual 

concluímos que somente teremos a certeza da existência de uma substância que pensa (res 

cogitans), mas, quanto ao corpo, ao mundo e aos outros, ainda poderiam restar dúvidas. 

Como é perceptível, o problema mente-corpo está longe de ser resolvido, seja na 

filosofia, na medicina, na psicologia ou em qualquer outra área do conhecimento. Weiner 

(2008) aponta que qualquer tentativa de resolver esse problema está fadada a dar errado, uma 

vez que se trata de um problema metafísico e não científico. Assim, do ponto de vista 

médico, Weiner salienta que a separação médica entre mente e corpo não se limita à teoria 

sobre o corpo, mas também às práticas que levaram médicos, por anos, a se questionarem 

sobre diagnóstico, explicação e tratamento da doença. 

A explicação última de uma doença tende a ter validação após a autópsia realizada e 

constatada por meio de alterações estruturais no corpo. Desde a época dos “pais” da 

medicina, Hipócrates e Galeno62, os médicos têm procurado uma explicação causal para os 

sintomas em termos de mudanças funcionais. Hipócrates inicia a metodologia médica de 

explicar sintomas como alterações estruturais e as descreve em sua teoria dos humores. 

Weiner (2008) comenta que muitos historiadores da medicina consideram este o nascimento 

da medicina científica, que, sob tal ponto de vista, é considerada o estudo da matéria (água, 

ar, terra e fogo) e não da vida. 

Mais tarde, na História, Giovanni Battista Morgani e Rudolf Virchow correlacionaram 

sintomas com lesões em órgãos e células, de tal forma que a lesão tende a definir a doença 

(Virchow, 1858). No pensamento de Weiner (2008), essa proposição de uma tradição do 

 
62 De locis affectis. 



63 

 

estudo da estrutura como ponto de partida para a investigação médica, em partes, utilizou o 

problema mente-corpo para reforçar seus axiomas, deixando de lado a vida dos pacientes 

como um todo, o que levou à afirmação de que o homem seria uma máquina63. Assim, seria 

função do médico localizar a alteração e “concertá-la”. 

O problema para os defensores desse tipo de pensamento é que as explicações causais 

não são a única forma de ajudar o paciente. Enquanto humanos, somos seres complexos, o 

que demanda, para algumas situações, estudos mais amplos para a compreensão de um 

problema. Esse é o caso dos sintomas nos quais não há lesões anatômicas em funções 

orgânicas (como reprodução, digestão, trabalho, lazer e sono), e que somente seres vivos e 

não “corpos” são capazes de lidar (Weiner, 2008). Eis, para Weiner, o verdadeiro dualismo 

em medicina: o estudo de pessoas doentes versus o estudo de corpos na mesa de um 

patologista. 

Mas, qual a diferença entre o estudo de um e de outro? Na mesa do médico que faz a 

autópsia, há um corpo que pode ter alguma alteração, mas isso não explica a funcionalidade 

de uma determinada função. Um caso emblemático que valida isso é a demonstração do 

funcionamento do sistema circulatório. Até o século XVII, o mundo ocidental não tinha como 

explicar o mecanismo pelo qual o sangue circulava pelo corpo. Antes, a teoria de Galeno, que 

postulava uma analogia do corpo humano aos quatro elementos, servia de modelo para boa 

parte do que se referia ao funcionamento biológico (Schultz, 2002). Foi somente com o 

médico britânico William Harvey (1578-1657), que, ao estudar os corpos de animais mortos, 

descobriu como funcionava, de fato, o sistema circulatório. 

Também é importante lembrar, como salienta Weiner (2008), máquinas e corpos sem 

vida não experienciam sensações, assim como são incapazes de ter algum tipo de alteração na 

pressão arterial, nos batimentos cardíacos, apresentar problemas de sono, dentre outros 

sintomas – os quais não surgem por causa de alterações funcionais e/ou estruturais do corpo. 

Dessa maneira, é possível notar que o estudo anatômico de um corpo apenas como corpo 

(sem vida), atualmente pode ser considerado como um meio mais pobre de estudo dos fatores 

que sustentam [ou não] a saúde (Weiner, 2008). 

O que emergiu recentemente é que a medicina psicossomática está muito menos 

preocupada com a fisiopatologia e com a mórbida anatomia da doença do que com o 

como as pessoas que estão levando – de forma bem sucedida ou não – suas devidas 

 
63 Um dos maiores expoentes desse tipo de pensamento foi o médico francês do século XVIII, Julien Offray de 

La Mettrie, em seu L’Homme machine (1748). 



64 

 

funções de natureza espiritual, social, psicológica e físicas; enquanto estão vivendo 

um tempo histórico particular, em um nicho social e ecológico particular, dentro de 

uma família particular, cada pessoa com uma carga genética única, experiências, 

sentimentos e relações pessoais e educacionais (Weiner, 2008, p. 486). 

A trajetória histórica das concepções sobre emoções e corpo revela um predomínio 

das perspectivas naturalistas e biologizantes, fortemente ancoradas na tradição científica do 

século XIX. Desde Darwin, passando por James-Lange, Cannon-Bard e Ekman, as emoções 

foram amplamente compreendidas como fenômenos com bases fisiológicas e evolutivas, 

consolidando um modelo que privilegia a dimensão orgânica em detrimento de abordagens 

mais integrativas. A ascensão das neurociências e da psicologia cognitiva reforçou esse viés, 

enfatizando a interdependência entre corpo e mente, mas, em muitos casos, mantendo a 

primazia do substrato biológico na explicação dos processos emocionais. 

No entanto, a persistência do dualismo mente-corpo no pensamento ocidental reflete 

uma limitação fundamental dessas abordagens. Como discutido por Weiner (2008), a 

medicina tradicional, ao focar na estrutura e na causalidade material das doenças, 

frequentemente negligencia a complexidade da experiência humana e suas dimensões 

subjetivas e relacionais. O advento da medicina psicossomática representa um esforço para 

superar essa cisão, propondo uma visão integrada do indivíduo que considera não apenas sua 

fisiologia, como também seu contexto histórico, social e psicológico. 

Dessa forma, ao questionarmos os modelos hegemônicos de compreensão das 

emoções e do corpo, deparamo-nos com a necessidade de perspectivas mais abrangentes, que 

transcendam a dicotomia entre explicações mecanicistas e abordagens puramente subjetivas. 

A complexidade do humano exige uma visão que reconheça tanto os aspectos estruturais e 

biológicos quanto os modos pelos quais a existência se configura no entrelaçamento de 

sentidos, experiências e relações. Esse desafio permanece em aberto, não apenas na filosofia 

e na psicologia, mas também nas ciências médicas e nos diversos campos do saber que 

buscam compreender a condição humana em sua totalidade. 

Capítulo 2 – A Fenomenologia e o Existencialismo 

 

A proposta desta tese é repensar a relação entre corpo e mente – e, por extensão, entre 

corpo e adoecimento – a fim de verificar a hipótese de que o adoecimento psicossomático 

pode estar ligado ao projeto de Ser. Ao abordar a psicossomática não apenas como uma 

intersecção entre o físico e o psíquico, mas como um campo de tensões existenciais, torna-se 



65 

 

necessário recorrer a tradições filosóficas que se debruçaram sobre as formas pelas quais o 

humano se experimenta enquanto corpo vivente, consciência situada e ser lançado no mundo. 

Nesse sentido, o presente capítulo se justifica por buscar oferecer as bases conceituais, 

metodológicas e existenciais que possibilitam essa nova abordagem do adoecimento, 

ancorada, a princípio, na fenomenologia e no existencialismo de forma mais ampla. 

Na primeira parte da tese, ao recuperar a história das concepções sobre o corpo na 

filosofia e na medicina ocidentais, identificamos o predomínio de modelos paradigmáticos 

dualistas e mecanicistas, que tendem a separar ou mesmo hierarquizar as relações entre os 

conceitos de corpo e alma, matéria e espírito, físico e mental. A psicossomática, em sua 

gênese moderna, surge como tentativa de superar essas dicotomias, embora frequentemente 

recaia em reducionismos de ordens semelhantes: ora biológicos, ora psicológicos, ora 

simbólicos. Diante desse impasse, neste capítulo buscamos uma alternativa que vá além da 

mera junção entre “psico” e “soma” como domínios distintos, propondo uma reconceituação 

radical do que significa viver o corpo, sofrer, adoecer e experimentar-se no mundo. 

É justamente nesse ponto que a fenomenologia-existencial de Jean-Paul Sartre se 

torna o alicerce metodológico para a presente tese. No entanto, para melhor compreendê-la, 

consideramos necessário explorar algumas bases fenomenológicas e existenciais nas quais ele 

se apoia, principalmente para discutir a relação mente-corpo. 

A fenomenologia, especialmente a partir de Edmund Husserl, inaugurou uma forma 

de investigar a experiência consciente que rompe com a lógica objetiva das ciências naturais 

(Naturwissenchaften) e com o idealismo abstrato da metafísica tradicional. Seu foco na 

descrição das estruturas da vivência tal como se apresenta à consciência permite recolocar a 

questão da corporeidade e da subjetividade sem reduzi-las a objetos no mundo. Já o 

existencialismo, tal como se configura em Kierkegaard, parte do humano concreto, situado no 

mundo, sem um destino (portanto, livre) e angustiado, para repensar a existência como 

projeto inacabado e abertura ao mundo. 

A presença deste capítulo, portanto, cumpre um papel estruturante no argumento da 

tese: é aqui que serão estabelecidas as ferramentas conceituais e epistemológicas que 

permitirão, no capítulo seguinte, pensar o corpo e a doença a partir de sua dimensão vivida, 

existencial e intersubjetiva, portanto, relacionados ao projeto de ser do sujeito. Husserl, como 

veremos a seguir, ao propor a redução fenomenológica e a análise da consciência intencional, 

oferece os primeiros instrumentos para repensar a experiência do corpo e do mundo sem cair 

em pressupostos naturalistas.  



66 

 

Heidegger, discípulo de Husserl e influenciado pelo pensamento existencial, propõe 

um direcionamento da fenomenologia deslocando o foco da consciência “pura” (e de um 

critério epistemológico), como queria Husserl, para o que ele conceitua como Ser-aí 

(Dasein), abrindo caminho para compreender o humano como um ser que se projeta no 

tempo e que se compreende em sua facticidade, propondo um caráter ontológico à 

fenomenologia. Sartre, herdeiro dos pressupostos fenomenológicos-existenciais, por sua vez, 

ao aprofundar essa abordagem e recusar um ego substancial, propõe uma ontologia da 

liberdade e da responsabilidade, na qual o corpo e as emoções são modos da consciência se 

dar no mundo, sem separação entre interior e exterior. 

Ao longo deste capítulo serão exploradas as principais contribuições da 

fenomenologia e do existencialismo para a compreensão da noção de humano como 

psicofísico – um existente que vive sua consciência e seu corpo como totalidade integrada. A 

leitura de Husserl, Heidegger e Sartre será feita de modo articulado, com o objetivo de 

destacar os pontos de aproximação, de tensão e de superação entre esses autores. Trata-se de 

construir um solo conceitual consistente que nos permitirá, no capítulo final, pensar a 

psicossomática não mais como uma intersecção entre sistemas separados, e sim como 

expressão de uma existência encarnada, atravessada por conflitos, sentidos e modos de ser no 

mundo. 

 

2.1 A Fenomenologia 

 

Quando falamos em fenomenologia, estamos nos referindo a um campo amplo e 

polissêmico da filosofia. Apesar de sua etimologia nos apresentar a ideia de um “estudo sobre 

os fenômenos”, para um(a) leitor(a) não iniciado(a) neste ramo, essa definição não teria algo 

de diferente em relação a outras abordagens sobre o estudo das coisas do mundo – a 

ontologia. Além do mais, sua conceituação tende a ser difícil, pois existem, na verdade, 

diferentes fenomenologias que estão sujeitas ao que cada fenomenólogo se propôs a 

investigar (Cerbone, 2014).  

Tendo isso em mente, a fim de identificarmos do que se trata o objeto da 

fenomenologia, podemos dizer que esta é uma abordagem filosófica que se diferencia e se 

define por seu domínio de estudo e seu(s) método(s). A fenomenologia estuda as estruturas 

da experiência consciente do ponto de vista da primeira pessoa, junto com as condições de 



67 

 

possibilidade64 dessa percepção. É na resposta à pergunta “como estudar a experiência 

consciente e suas condições de possibilidade?”, que a fenomenologia propõe sua 

metodologia. 

A fenomenologia se concentra na análise da experiência humana imediata e da forma 

como percebemos o mundo ao nosso redor. Ela busca compreender a essência (eidos) das 

coisas por meio da descrição dos fenômenos que se apresentam à consciência. Essa 

“essência” diz respeito às estruturas fundamentais que compõem a consciência humana – sua 

intencionalidade –, dotando-a não somente de uma pura percepção do mundo, mas de uma 

percepção vivencial sobre a realidade na qual os indivíduos estão inseridos (Sokolowsky, 

1999). 

Embora o nome “fenomenologia” já tenha sido utilizado na história do pensamento 

por filósofos como Kant e Hegel, ela se desenvolveu, de fato, com uma proposta autônoma 

no início do século XX, por meio do trabalho de Edmund Husserl (1859 – 1938). Na época 

em que começava a se debruçar sobre a filosofia, Husserl buscava superar dificuldades 

epistemológicas advindas de tradições filosóficas anteriores. É o caso, por exemplo, do 

racionalismo e do empirismo; os quais defendiam, de um lado, a dúvida da tendência a 

substancialização e criação do conhecimento através do intelecto (Abbagnano, 2007); e, por 

outro lado, que o conhecimento só se faz possível por meio da experiência concreta sobre o 

material sobre o mundo, não negando a razão, mas propondo que a investigação do mundo 

não tenderá a substancializações necessariamente, mas a provas frequentes sobre o estatuto 

da possibilidade de obtenção do conhecimento (Abbagnano, 2007). 

Husserl buscou fazer com a fenomenologia uma crítica a respeito das teorias do 

conhecimento, almejando proporcionar um novo modo de pensar que rompesse com as 

tradicionais dicotomias frente ao conhecimento, e analisando o modo como o mundo aparece 

à consciência (Sokolowsky, 1999). Assim, Husserl pretendia que a fenomenologia se tornasse 

a fundação de toda a filosofia, em seus diversos focos de estudo, como a metafísica, a 

epistemologia e a ética. 

 

2.1.1 A Fenomenologia de Edmund Husserl 

 

 
64 As condições de possibilidade de uma determinada experiência envolvem a intencionalidade da consciência, 

mas também as condições de possibilidade da própria intencionalidade, como, por exemplo: a linguagem (em 

regras sintáticas, semânticas e de seus usos); contexto cultural (valores e símbolos); corporificação (nossa 

condição espacial); dentre outras. 



68 

 

[...] assim como encontramos o mundo, também encontramos a nós mesmos, e nos 

encontramos em meio a este mundo. Uma posição preeminente nesse mundo, no 

mais, é própria a nós: nos encontramos como centros de referência para o resto do 

mundo; ele é o nosso ambiente. Os objetos do ambiente, com suas propriedades, 

mudanças e relações, são o que   são   em si mesmos, mas guardam uma posição 

relativa a nós; inicialmente, posição espaço-temporal, e então, também “espiritual”.  

 

(Husserl, A ideia da Fenomenologia65) 

 

Inicialmente, Husserl (1901/1970) pensava que a fenomenologia deveria ser uma nova 

ciência, a qual “[...] representa um campo de pesquisas neutras, nas quais muitas ciências tem 

suas origens” (p. 166), devendo ela ser pautada em um modo de lidar com os objetos de 

investigação “sem pressuposições” (p. 181). Em suas Investigações Lógicas (1900), Husserl: 

(1) critica, dentre outras coisas, uma forma de pensamento vigente na época: o psicologismo, 

que afirmava ser a lógica de algo reduzido à psicologia (no sentido de ciência empírica); (2) 

expõe a fenomenologia como um novo tipo de estudo, no qual seria primordial a descrição 

das características estruturais das diferentes experiências; e (3) análises fenomenológicas por 

ele apresentadas – aqui aparecem as discussões como a intencionalidade, conceito central em 

fenomenologia que falaremos mais adiante. Nessa obra percebemos um certo realismo 

metafísico. 

Posteriormente, no livro Ideias relativas à Fenomenologia Pura e à Filosofia 

Fenomenológica (1913), Husserl (1913/2006) modifica um pouco o modo de pensar a 

fenomenologia, preocupando-se com a ideia de transcendência da consciência (Cerbone, 

2014) – o que viria a tornar sua proposta de fenomenologia em um “idealismo 

transcendental” (Husserl, 2006, p. 114)66. Nesta obra, Husserl apresenta de forma mais 

aprofundada a intencionalidade da consciência, bem como a explicação sobre a atitude 

fenomenológica em oposição à atitude natural. Falemos brevemente desses dois conceitos. 

Primeiro, a atitude natural – maneira quase habitual no modo como tendemos a nos relacionar 

com o mundo, para em seguida explicar o que seria a atitude fenomenológica.  

A atitude natural, como Husserl apresenta, é uma certa forma de “atitude de 

experiência”, na qual o sujeito que experiencia funda em sua experiência seus próprios juízos. 

 
65 Trecho de um curso lecionado por Husserl em 1907, posteriormente transcrito e presente no volume II da 

Husserliana (conjunto de lições proferidas por Husserl em 1907). Nesta conferência, publicada depois sobre o 

título de Ding und Raun (algo como “coisa e espaço”, em tradução livre), Husserl propõe uma introdução sobre 

a constituição das coisas espaço-temporais. A versão inglesa foi publicada sob o título The Idea of 

Phenomenology (1999).  
66 Esse conceito husserliano pode ser expresso por meio de duas teses centrais: 1) a realidade espaço-temporal 

como dependente da consciência, quando a pensamos enquanto subjetividade transcendental (não empírica); e 

2) a consciência não é dependente de qualquer outra instância; sendo assim, ela é, de certo modo, absoluta. 

Disso, relacionando-a com a primeira tese, toda a realidade deve ser, por essência, a [ela] consciência referida. 



69 

 

Assim, há na atitude natural uma descrição do que é imediatamente dado, ou ainda uma 

descrição do “experienciado” como “meramente encontrado” (Husserl, 1910/1994, p. 56). Na 

atitude natural, o eu experimenta a si mesmo e experimenta os objetos do mundo. Husserl 

(1910/1994) salienta que a primeira experiência que se tem nessa atitude “[...] cada um de nós 

diz eu, e se conhece, por assim dizer, como eu” (p. 48). Ou seja, o eu seria um epicentro de 

cada pessoa. Logo, ao mesmo tempo em que me encontro enquanto um eu, já me encontro, 

também em um entorno, ou seja, estou situado no mundo. 

Este eu (em termos de consciência) está vinculado a um corpo (Körper), definido por 

Husserl (1910/1994, p. 49) como: “coisa espaço-temporal ao redor do qual se agrupa um 

entorno coísico que se estende sem limites”. De forma mais específica, o corpo enquanto um 

todo orgânico se apresenta enquanto entidade física (material) e biológica (dotada de órgãos, 

tecidos, células, etc.). 

Em oposição a essa descrição, o “corpo somático” [Leib] (Husserl, 1936/2012, p. 86) 

é o modo de relação com um entorno que é objetivo, e se distingue do corpo próprio a partir 

de como os percebo. O corpo, para Husserl (1936/2012), se apresenta como meu corpo, de tal 

modo percebendo-o enquanto coisa que sente e coisa que é sentida. Isso distingue o corpo dos 

objetos do mundo que são percebidos por mim, e que podem ser tocados, modificados, mas 

não os sinto como sinto meu corpo, sendo estes outros objetos sempre aquilo que aparece 

numa relação espaço-temporal com o corpo. 

Nesse sentido, essas experiências que me são dadas na forma de atitude natural 

ocorrem enquanto me encontro como um eu, isto é, enquanto sou corpo situado no espaço e 

tempo, cercado por objetos. Meu corpo encontra-se, nas palavras de Husserl (1910/1994, p. 

52), como “ponto zero” desse entorno que [me] cerca. Isso significa dizer que as mudanças 

desse entorno ocorrem em virtude da relação direta com a posição espacial do eu, e 

consequentemente, do corpo. Porém, por mais que uma coisa possa variar de acordo com a 

posição espacial do eu corporal, “se trata sempre da mesma coisa com idênticas 

propriedades” (p. 52).  

Gargano (2011, p. 183) posiciona os desdobramentos dessa ideia da seguinte maneira: 

O corpo apresenta-se como medida de variabilidade de seu entorno. Nessa atitude de 

experiência, onde cada coisa está situada espacialmente, as vivências também 

possuem uma determinação espacial. Elas se situam no corpo próprio, possuem uma 

relação direta com ele. Essas vivências são nossas percepções, recordações, 

imaginações, volições e qualquer outro sentimento, aquilo que é da ordem do 



70 

 

subjetivo, do eu, da consciência. Quando afirmo que tais vivências, nessa atitude 

natural, são consideradas pertencentes ao corpo orgânico, isso significa afirmar, por 

exemplo, que minha percepção está diretamente ligada aos meus olhos, bem como 

minha recordação ao cérebro e minhas sensações aos órgãos dos sentidos. Elas 

ganham nessa atitude uma existência espacial e são determinadas por uma variação do 

meu estado corporal. São ‘dependentes, em certa medida, [...] do corpo e seus estados 

e processos corporais’ (HUSSERL, 1994, p. 50) e é impensável considera-la sem um 

vivente corporal, sem um corpo orgânico para tê-las e um corpo próprio para vivê-las. 

(p. 183). 

Diferente da percepção do mundo através da atitude natural, na atitude 

fenomenológica há uma mudança na forma como se experiencia o mundo. As coisas que 

experimento não estão mais “dadas” em si mesmas, como algo totalmente exterior a mim, 

mas antes disso são percebidas. Na medida que as percebo, elas se tornam alvo da minha 

consciência. É nesse ato de ter um alvo de consciência que se fundamenta o “aparecimento” 

da coisa (aqui temos, portanto, o fenômeno). 

Assim, se na atitude natural aquilo que é percebido é dado no tempo e no espaço; em 

contrapartida, na atitude fenomenológica, nenhuma objetividade dada entra em questão, 

assim como nenhum juízo obtido pela atitude natural anteriormente serve de base para a 

análise e descrição do fenômeno. Na atitude fenomenológica, se realiza a “redução” ou 

epoché. Nas palavras de Husserl (1910/1994, p. 83), 

Não só deve sair fora de jogo qualquer posição da Natureza com suas coisas no 

espaço e tempo, e com elas também a posição do corpo próprio e da relação 

psicofísica que mantêm com ele as vivências, como também a posição do eu empírico 

que como pessoa é pensado num vínculo com o corpo  

Dessa forma, temos um novo modo de acesso ao conhecimento sobre o mundo e sobre 

os objetos. Aqui não há ênfase nas realidades “à parte” da consciência (transcendentais), mas 

nas realidades que se dão de maneira imanente à consciência. Dito de outra forma, a redução 

diz respeito ao ato de suprimir toda relação espaço-temporal da consciência do eu com o 

mundo. Assim, o eu empírico deve ser “reduzido”, ou seja, suspenso, colocado entre 

parênteses (Gargano, 2011). 

Retomando as ideias gerais da fenomenologia husserliana, a busca pela noção sobre 

transcendência da consciência pode ser melhor compreendida a partir das conferências 

ministradas em 1907, publicadas como A Ideia da Fenomenologia, assim como do texto de 



71 

 

1913, Filosofia como ciência rigorosa. Apesar do rigor proposto por Husserl, Cerbone (2014) 

comenta sobre uma certa hesitação a respeito do como proceder com a investigação 

fenomenológica ao longo das obras husserlianas, o que se verifica tanto nos atrasos de suas 

publicações quanto nas reiteradas vezes que se posicionou como um “iniciante” na 

fenomenologia. 

Notamos que a crítica central de Husserl às teorias do conhecimento se volta para o 

fato de lidarem somente com o que é imediatamente dado, ou seja, com a atitude natural. Para 

ele, dirigimo-nos ao mundo pautados por experiências prévias que “contaminam”, de alguma 

forma, nossa experiência, influenciando na descrição dos fenômenos por nós percebidos. 

Assim, o estudo dos fenômenos transcendentais, a exemplo da questão: “como é possível a 

consciência – tida como algo ‘interno’ do humano – acessar o mundo – que é tido como 

‘externo’ à consciência?”, costuma incorrer em explicações circulares, de que “as coisas do 

mundo são uma representação mental que nossa consciência cria”. Como resposta a isso, 

Husserl propõe uma visão “antinaturalista” em relação ao conhecimento: 

[...] sua investigação começa excluindo essas questões: “parentesando-as” ou, como 

Husserl por vezes diz, colocando-as “entre parênteses”. Começar com esse ato de 

exclusão (ou epoché, que é a palavra grega para “abstenção”) é executar o que 

Husserl chama a “redução fenomenológico-transcendental”: “transcendental” porque 

ela torna disponível a possibilidade de perguntar e responder questões do tipo “como 

é possível” com respeito à intencionalidade da experiência; “fenomenológica” porque 

a execução da redução dirige a atenção do investigador para os fenômenos 

conscientes, tornando possível, por meio disso, o discernimento e a descrição de sua 

estrutura essencial. Husserl às vezes se refere à redução como um tipo de 

“purificação”, caracterizando-a como um ato de “meditação” (Cerbone, 2014, p. 37-

38). 

A fenomenologia se preocupa em estudar a experiência consciente de maneira 

detalhada e sistemática. O método proposto por Husserl solicita ao fenomenólogo um 

afastamento de suas crenças prévias sobre o mundo, para que possa descrever os fenômenos 

da forma mais rigorosa possível, a fim de encontrar as condições de possibilidade para a 

percepção do fenômeno. Esse método, apresentado anteriormente como epoché ou redução 

fenomenológica, envolve a descrição dos fenômenos tal como eles aparecem para nós, sem 

julgamentos ou interpretações prévias. Melhor dizendo, a redução é a retirada de tudo aquilo 



72 

 

que é contingente ao que aparece, com a finalidade de chegarmos ao eidos (a natureza 

intrínseca/essencial) do fenômeno. 

Nesse caminho existem questões a serem colocadas que dizem respeito às estruturas 

essenciais da experiência, como: que estrutura deve ter a experiência a fim de ser uma 

experiência? Como é possível para a experiência consciente “alcançar” ou “contatar” um 

objeto? Como, em outras palavras, é possível alcançar o “mundo externo”? A fenomenologia 

tenta eliminar o dualismo “essência x aparência” do ‘jogo’ do conhecimento, afirmando que 

tudo aquilo que aparece, já demonstra, em seu aparecimento, algo de sua essência. Nesse 

sentido, a fenomenologia não seria uma teoria cética quanto ao conhecimento do mundo e da 

realidade. Em verdade, defende-se que o mundo pode ser conhecido e isso se dá justamente 

porque a estrutura fundamental da consciência humana é intencional (Cerbone, 2014). 

Para a fenomenologia, a intencionalidade é uma característica fundamental da 

experiência consciente. Através da consciência intencional, distingue-se a mera percepção da 

experiência vivida. Toda experiência consciente envolve um direcionamento para algo, seja 

um objeto físico, uma ideia, uma emoção ou mesmo uma sensação corporal. Dai a máxima 

husserliana de que “toda consciência é consciência de alguma coisa”. Então, por sua 

característica intencional, a consciência está sempre em relação com o mundo, buscando 

compreendê-lo e interpretá-lo. Por meio da intencionalidade, a consciência é capaz de 

perceber, julgar, avaliar e se relacionar com os objetos no mundo, e agir de acordo com essas 

percepções e avaliações. É importante destacar que a intencionalidade não se dirige apenas ao 

“conteúdo” da consciência – o objeto visado –, mas também à forma como esse “conteúdo” é 

experimentado. A forma como a consciência está direcionada para um objeto pode 

influenciar o modo como o objeto é percebido, significado e interpretado.  

É necessário tomar nota que “intencionalidade” é um conceito em fenomenologia. 

Assim, quando utilizada, ela não tem a mesma conotação do senso comum, de intenção, 

meta, objetivo ou coisas do gênero. Intencionalidade é um termo de origem medieval 

utilizado pelos escolásticos e retomada por Franz Brentano (1838-1917) na filosofia 

contemporânea (Wolfgang, 2019). Esse termo nos apresenta a noção de que a consciência 

não é algo em si mesma, tal como um sistema fechado; e sim – para retomar a descrição de R. 

Sokolowsky (1999) –, ela está sempre “a céu aberto”.  

Portanto, a consciência estaria sempre ligada à alguma coisa, sendo “de” algo, “sobre” 

algo ao qual tem como objeto no momento, seja uma coisa “real”, “imaginária”, 

“memorativa”, etc. Isso se torna mais claro quando perscrutamos a origem etimológica da 



73 

 

palavra: tendere, que significa algo parecido com uma corda de um arco tencionado no 

momento em que a flecha está direcionada a um alvo. Brentano a descreve como: 

Todo fenômeno psíquico é caracterizado pelo que os Escolásticos da Idade Média 

chamavam de a inexistência intencional (também como mental) de um objeto, e o que 

nós, embora não sem ambiguidades, referimos a um conteúdo, direção para um objeto 

(que não deve ser entendido aqui como uma realidade) ou o chamaria de objetividade 

imanente. Cada coisa contém algo como um objeto em si mesmo, embora não sejam 

da mesma maneira. Na imaginação algo é apresentado, no julgamento algo é 

reconhecido ou julgado, amado no amor, odiado no ódio, desejado no desejo, etc. 

(Brentano, 1874/1924, p. 125, tradução nossa)67.  

Na fenomenologia, a experiência consciente – que revela o fenômeno – é o objeto de 

estudo central. A fenomenologia se concentra na descrição da experiência consciente tal 

como ela é vivida pelo sujeito, ou seja, busca entender como os seres humanos experimentam 

e percebem o mundo ao seu redor. Para a fenomenologia, a experiência consciente não é uma 

mera percepção ou “representação mental” de um suposto “mundo externo”, haja vista que 

alguns objetos e animais podem captar fenômenos de maneiras distintas, como, por exemplo, 

uma câmera fotográfica pode captar uma determinada imagem ou vídeo; um papagaio pode 

reproduzir sons semelhantes aos emitidos pelos humanos, etc. Contudo, vale enfatizar aqui 

que tomamos a consciência enquanto algo ativo que se relaciona com o mundo empregando 

nele qualidades (daí a ideia da vivência). Desse modo, o humano, por meio da sua 

consciência, está em constante interação com o mundo, relacionando-se com ele. 

Podemos objetar que, então, a fenomenologia se propõe apenas como uma forma de 

compreensão sobre o humano, cuja consciência, sendo elemento principal de análise, é vista 

como pura racionalidade e objetividade, não havendo possibilidade do estudo das nuances do 

perceber humano. Nada mais errôneo. Justamente por a fenomenologia privilegiar o estudo 

da experiência consciente, verifica-se que esta é composta por vários elementos que estão, a 

todo momento, relacionando-se na captação do mundo, tais como as sensações, as 

percepções, as emoções, os pensamentos, entre outros. Tais elementos são interconectados e 

influenciam uns aos outros. A experiência consciente, para a fenomenologia, é uma totalidade 

 
67 Do original, “Jedes psychische Phänomen ist durch das charakterisiert, was die Scholastiker des Mittelalters 

die intentionale (auch wohl mentale) Inexistenz eines Gegenstandes genannt haben, und was wir, obwohl mit 

nicht ganz unzweideutigen Ausdrücken, die Beziehung auf einen Inhalt, die Richtung auf ein Objekt (worunter 

hier nicht eine Realität zu verstehen ist), oder die immanente Gegenständlichkeit nennen würden. Jedes enthält 

etwas als Objekt in sich…” Cf.: Brentano, F. (1924). Psychologie vom empirischen Standpunkt (p. 125). Felix 

Meiner Verlag. - Brentano, PES, II, §5. 



74 

 

integrada destes elementos. Dessa forma, cada um deles é um modo de nos direcionar ao 

mundo, revelando-o e, dialeticamente, revelando-nos a nós mesmos nesse processo. 

Se existem várias formas de captação do mundo, a consciência, diferentemente do que 

se apregoava na modernidade – como no dualismo cartesiano ou no representacionismo 

mental de John Locke –, não está isolada dentro de um receptáculo corporal. Ao contrário, a 

consciência – ou a mente – é a totalidade daquilo que me permite estabelecer relação com o 

mundo. O humano é pura intencionalidade. A todo momento se direciona para o mundo, 

ligando-se a um objeto (seja ele real, como uma bola; seja ideal, como o projeto secundário 

de quem me tornarei daqui a pouco).  

Assim sendo, são diferentes as formas de entrar em contato com o mundo: posso 

perceber alguma coisa, posso imaginar algo, posso me emocionar. Ter consciência das 

condições de possibilidades das formas com que me relaciono com o mundo é poder 

compreender como o apreendo, suprimindo a dicotomia “aparência x essência”, pois ao 

analisar de forma detalhada aquilo que me aparece, posso compreender a natureza intrínseca 

ao objeto ao qual minha consciência se intenciona. Instaura-se assim o fenômeno. 

Em síntese, a fenomenologia é uma abordagem filosófica que se concentra na análise 

da experiência consciente como objeto central de suas investigações, ao analisar as condições 

de possibilidades da experiência consciente de um determinado fenômeno. Nesse sentido, a 

proposta de Husserl, da ideia de retornar “às coisas mesmas” (zu den Sachen selbst), significa 

que, para o pensar científico,  

Não podemos, de forma alguma, contentar-nos com “meras palavras”, isto é, com 

uma compreensão meramente simbólica das palavras, tal como a que temos 

inicialmente quando refletimos sobre o sentido das leis para “conceitos”, “juízos”, 

“verdades”, etc. (juntamente com suas múltiplas especificações) que se estabelecem 

na lógica pura. Significados inspirados apenas por intuições remotas, confusas e 

inautênticas – se é que o são por quaisquer intuições – não são suficientes: devemos 

retornar às “coisas em si” (Husserl, 1901/1970, p. 252). 

Dessa maneira, a fenomenologia procura compreender como experimentamos e 

percebemos o mundo ao nosso redor, por meio de um método que propõe a descrição 

detalhada dos elementos que compõem a experiência do indivíduo, suspendendo 

momentaneamente os julgamentos e interpretações prévias. Assim, por meio da descrição dos 

fenômenos que se apresentam à consciência, a fenomenologia busca revelar as estruturas 



75 

 

essenciais da experiência, elucidando como os significados se constituem na relação entre 

sujeito e mundo.  

Esse enfoque permite compreender a experiência sem reduzi-la a explicações causais 

ou a categorias predefinidas, priorizando a vivência tal como ela se dá. Dessa forma, a 

fenomenologia não apenas fornece uma metodologia rigorosa para a investigação da 

consciência, mas também abre caminhos para uma compreensão mais ampla da 

subjetividade, da intersubjetividade e do modo como os sentidos emergem na existência 

humana. 

 

2.2 Fenomenologia-existencial 

 

A questão da existência só poderá ser esclarecida sempre pelo próprio existir. 

(Heidegger, Ser e Tempo) 
 

Até este ponto do texto falamos um pouco sobre a fenomenologia como campo de 

estudo e seu método primordial de investigação a partir da perspectiva de Husserl. Vamos 

agora nos debruçar sobre a fenomenologia de Jean- Paul Sartre (1904 -1980), a qual se atrela 

a outra proposta filosófica, o existencialismo, sobre o qual falaremos mais adiante. 

Sartre foi muito influenciado pela filosofia de Husserl. Contudo, vale lembrar, como 

nos posiciona Bocca (2019), que antes mesmo da descoberta e estudo da fenomenologia, por 

volta de 1932/33, Sartre já possuía certa autonomia intelectual ao pensar a filosofia. Sartre 

buscava afastar-se de uma tradição filosófica que dava ênfase apenas ao pensamento 

metafísico e buscava filosofar sobre a vida cotidiana. É no contato com as ideias de Husserl 

que Sartre aprofunda uma investigação que já iniciara sozinho. 

Em A força da idade (1962/2013), segundo livro de memórias escrito por Simone de 

Beauvoir (1908–1986), a autora relata o encontro de Sartre com a fenomenologia. Em sua 

descrição dessa lembrança, ela e Sartre estavam no Bec de Gaz68 com um amigo em comum, 

Raymond Aron (1905-1983)69, que na época estava estudando a obra Husserl no Instituto 

Francês em Berlim.  

Ainda conforme apresentado por Beauvoir, Aron apontou para um coquetel de 

damasco, direcionando para Sartre uma fala sobre o método fenomenológico: “Você vê, meu 

caro amigo, se você for um fenomenólogo, você pode falar sobre esse coquetel e fazer 

 
68 Bar parisiense na avenida de Montparnasse. 
69 Filósofo, sociólogo, historiador e jornalista francês. 



76 

 

filosofia disso!”70 (Beauvoir, 1962/2013, p. 119, tradução nossa). Ao ouvir isso, Beauvoir 

comenta que Sartre “empalideceu de emoção” (tradução nossa). Tal reação foi justificável na 

medida em que Sartre percebeu que poderia, através da fenomenologia, “[...] falar sobre 

coisas exatamente como os via e tocava, e extrair filosofia deles”71 (tradução nossa). 

A fenomenologia, nas palavras de Beauvoir (1962/2013), teria aparecido para 

“responder a suas preocupações: superar a oposição entre idealismo e realismo, afirmar 

simultaneamente tanto a supremacia da consciência e a presença do mundo visível, tal como 

aparece aos nossos sentidos”72 (tradução nossa). Ainda de acordo com Beauvoir, pouco 

depois dessa noite no Bec de Gaz, Sartre buscou conhecer o pensamento de Husserl, o que se 

deu, inicialmente, por meio de um estudo de Lévinas73. Ela ainda comenta que quando Sartre 

o leu pela primeira vez, seu “coração descompassou”74 (tradução nossa). 

Apesar do encanto inicial de Sartre pela fenomenologia husserliana, o filósofo francês 

desenvolveu sua própria fenomenologia, ora mantendo ideias de Husserl, ora sendo crítico a 

ele e apresentando um novo olhar. Vimos no tópico anterior que Husserl concentrou-se na 

descrição detalhada e sistemática da experiência consciente, visando capturar a essência dos 

objetos por meio da análise cuidadosa do aparecimento, isto é, da descrição detalhada de 

como os objetos se apresentam à consciência.  

Husserl entendia que a experiência consciente é composta por vários elementos, como 

sensações, percepções, emoções, pensamentos e intenções, e que esses elementos são 

interconectados e influenciam uns aos outros. A fenomenologia de Husserl é uma tentativa de 

descrever e compreender essa totalidade unificada da experiência consciente. Por outro lado, 

Sartre, buscando falar filosoficamente da vida cotidiana e encontrando em Heidegger (1889-

1976), discípulo de Husserl, influências para seu modo de pensar, adotou uma abordagem 

fenomenológica que se aproximava de uma concepção existencial, já iniciada por Heidegger, 

mas também outros pensadores como Søren A. Kierkegaard (1813-1855) e Friedrich 

Nietzsche (1844 -1900).  

 
70 Do original, “Tu vois, mon petit camarade, si tu es phénoménologue, tu peux parler de ce cocktail, et c’est de 

la philosophie!” 
71 Do original, “Sartre en pâlit d’émotion, ou presque ; c’était exactement ce qu’il souhaitait depuis des années: 

parler des choses, telles qu’il les touchait, et que ce fût de la philosophie”. 
72 Do original, “Aron le convainquit que la phénoménologie répondait exactement à ses préoccupations: 

dépasser l’opposition de l’idéalisme et du réalisme, affirmer à la fois la souveraineté de la conscience et la 

présence du monde, tel qu’il se donne à nous”. 
73 Do original, “Théorie de l’intuition dans la phénoménologie de Husserl” (1930). Tese de doutorado de 

Emmanuel Lévinas. 
74 Do original, “Il eut un coup au cœur”. 



77 

 

Alguns estudiosos da vida e obra de Heidegger dividem, pedagogicamente, o 

pensamento do autor em dois momentos: antes e depois da década de 1930. No período 

anterior, a obra de maior impacto é Ser e Tempo (1927) – livro que marca a posição 

existencial de Heidegger ao indagar e buscar compreender o sentido do Ser. Para ele, a 

tradição filosófica perdeu de vista a investigação sobre o que significa, para qualquer ciosa, 

“ser/existir”. Em tentativa de resgate a este problema filosófico, Heidegger aponta um 

caminho de investigação ao(s) Ser(es), tendo como ponto de partida aquele ser que se 

pergunta sobre o sentido (ou seja, o humano). A partir de sua obra inicia-se o que pode ser 

chamado de analítica existencial: uma investigação fenomenológica sobre a estrutura da 

existência deste ser que se pergunta sobre o ser, sendo ele caracterizado por sua abertura ao 

mundo, sua temporalidade e sua finitude. 

Nas palavras de Antiseri e Reale (2014, pp. 203-204): 

[...] se o problema do ser deve ser proposto explicitamente em toda a sua 

transparência, então [...] torna-se necessário evidenciar as maneiras de penetração no 

ser, de compreensão e de posse conceitual de seu sentido, bem como a solução da 

possibilidade de escolha correta do ente exemplar e a indicação do caminho autêntico 

de acesso a esse ente. Penetração, compreensão, solução, escolha, acesso – são 

momentos constitutivos da busca e, ao mesmo tempo, modos de ser de determinado 

ente, mais precisamente daquele ente que, nós que o buscamos, já somos. [...] A 

elaboração do problema do ser significa, portanto, o tornar-se transparente de um ente, 

por aquele que busca em seu ser”.    

Esta busca pela transparência, tão cara à fenomenologia, é o que se entende, em 

Heidegger, como analítica existencial. Como ele mesmo afirma: “o ente que temos a tarefa de 

analisar somos nós mesmos. O ser deste ente é sempre e cada vez meu” (Heidegger, 

1926/2022, p. 85, grifo do autor). Tal ente será apresentado sobre um neologismo em língua 

alemã, o Dasein, literalmente o Ser-aí. O emprego deste termo tem, inicialmente, a função de 

rejeitar outros termos que foram utilizados ao longo da história da filosofia para definir o 

humano ou seu comportamento (tais como animal racional, alma, espírito, natureza humana, 

etc.); bem como demarcar a característica própria da existência: de estarmos “aí”, lançados ao 

mundo, e vivendo sempre uma dada situação que nos limita e nos influencia.  

Sobre isso, Heidegger (1926/2022, p. 85) dirá, no parágrafo 9 de Ser e tempo, que o 

modo de ser do Ser-aí é a existência – o que ressalta oposição à ideia de uma substância 



78 

 

essencializante do ser humano, enquanto se evidencia o mesmo como projeto, como 

possibilidade em constante tensão com sua finitude. 

Aqui, como afirma Casanova (2015), a ideia de existência já irá remeter àquela noção 

de intencionalidade husserliana. Nesse sentido, a incorporação de Heidegger do pensamento 

de Husserl aponta para uma noção de consciência não como algo “simplesmente dado”, como 

algo já bem definido e delimitado por uma ontologia; mas, ao contrário, a consciência (e, no 

limite, o humano) será compreendida como um lançar-se em direção a algo. Disso, reforça-se 

uma noção anti introspeccionista: não há antes um “dentro” (do humano) que virá a se 

conectar com um “fora”. A consciência e o mundo “surgem” e coexistem sem um primado de 

um sobre o outro. Desta forma, rejeita-se, novamente, a dissociação sujeito/objeto; 

mente/mundo; linguagem/realidade. 

A partir disso se inicia a construção do pensamento existencial heideggeriano 

compreendendo no Dasein este ser que é, em si, pura intencionalidade; puro deslocamento 

em direção ao mundo. Desta forma, o Dasein sempre se lança para as possibilidades de sua 

existência, ou ainda, para um certo projeto. Nesse sentido, a existência é sempre uma 

transcendência do aqui e agora para o que pode vir a ser. Aqui entra em jogo uma faceta 

existencial importante que será incorporada, posteriormente, por Sartre: a temporalidade.   

Desde meados da idade média, a noção de tempo deixa de ser associada a ciclos, ou 

seja, como algo que se repete (o que é visto nas transições dia/noite; estações do ano; marés; 

fases da lua), e vai aos poucos sendo interpretada como um tempo linear: começo, meio e fim 

(Franco Júnior, 1986). Muito disso está vinculado à cosmovisão que vai se modificando em 

termos religiosos75, políticos, econômicos, dentre outros; e que vão transformando a 

sociedade e por ela sendo também transformados. Essa noção “atual” de tempo que 

possuímos – dividida em passado, presente e futuro –originária desse período, se torna o 

modo operante de se compreender a realidade e a cultura. Nesse cenário, entendemos o tempo 

como compreendemos a vida, uma certa progressividade em direção a algo. 

Assim, as dimensões temporais do “antes”, do “agora” e do “depois” se tornam o 

modo como tendemos a nos situar na existência, de modo que “o projetar-se-diante para o 

‘em-vista-de-si-mesmo’, projetar-se que se baseia no futuro, é característica essencial da 

existencialidade” (Antiseri & Reale, 2014, p. 208). Em Heidegger, o presente aparece como 

um estar preso às coisas (à mundaneidade), enquanto o passado é um retorno a algum 

 
75 Deixa-se de lado diversos costumes pagãos e vincula-se aqui o olhar da liturgia monoteísta, especialmente 

Católica, com uma noção de universo que surge com a Criação [Gênesis 1], transformada em um presente na 

vinda de Cristo e dos tempos que se seguem até o Juízo Final. 



79 

 

episódio, situação, evento que já ocorreu, em vistas de se aceitá-lo; e o futuro é interpretado 

como o horizonte para onde o Dasein se lança.  

Heidegger (1926/2022) usa o termo “êxtase” para falar sobre a relação entre o 

humano e o tempo. O filósofo alemão utiliza este conceito retomando sua origem 

etimológica: ekstasis, significando assim o modo como o Dasein se destaca em diversos 

momentos da temporalidade, saindo do passado em vistas a projetar-se em direção ao futuro 

por intermediação da ação no presente. Conforme apresenta Wheeler (2020, n.p): 

Como ele coloca em sua História do Conceito de Tempo (um curso de palestras de 

1925): “Não ‘o tempo é’, mas ‘Dasein existente temporaliza seu Ser’” (319). Para dar 

sentido a esta temporalização, Heidegger introduz o termo técnico êxtases. Os êxtases 

são fenômenos que se destacam de uma unidade subjacente. (Mais tarde, ele 

reinterpreta os êxtases como horizontes, no sentido daquilo que limita, envolve ou 

encerra, e ao fazê-lo revela ou disponibiliza.) De acordo com Heidegger, a 

temporalidade é uma unidade contra a qual passado, presente e futuro se destacam 

como êxtases, embora permaneçam essencialmente interligados. A importância desta 

ideia é que ela liberta o fenomenólogo de pensar no passado, presente e futuro como 

agrupamentos ordenados sequencialmente de eventos distintos. 

Nas palavras de Heidegger (1926/2022, p. 437): “Temporalização não significa 

‘sucessão’ de ekstases. O porvir não vem depois do vigor de ter sido, e este não vem antes da 

atualidade. A temporalidade se temporaliza num porvir atualizante do vigor de ter sido”. 

Segundo Pó (2015), isso demonstra que o porvir é prioritário, já que a temporalidade não é 

compreendida como algo que “é” (um ente), mas que se manifesta em diferentes modos que 

se temporalizam, tornando possível a multiplicidade de formas de aparição do Dasein. 

A noção de importância da temporalidade se mantém presente em Sartre; contudo, 

diferente da compreensão heideggeriana, na qual o fim da temporalidade – ou seja, a morte – 

daria sentido à vida. Em Sartre, a noção de morte não é compreendida como aquilo que nos 

auxilia a dar sentido à vida. Se em Heidegger o Dasein é um “ser-para-a-morte”; para Sartre, 

o humano (nomeado Para-si) não apenas dá sentido à vida por conta da morte. A morte em 

Sartre é o Absurdo. É aquilo que retira do humano as suas possibilidades e finda o seu modo 

de ser: livre para fazer escolhas. A morte, ao chegar, retira do humano aquilo de mais 

fundamental: a capacidade de tomar decisões, ou seja, sua forma própria de ser e sendo um 

limite imposto pela facticidade temporal. 



80 

 

Como exposto acima, Heidegger insere na fenomenologia um caráter existencial que 

será reforçado (e também modificado) por Sartre. Assim como a fenomenologia, o 

existencialismo é um ramo bastante plural dentro da filosofia e que dispõe de dificuldade de 

conceituação histórico-teórica. Muitos dos autores que atualmente consideramos 

existencialistas, na verdade nunca se denominaram dessa maneira; como é o caso de Søren A. 

Kierkegaard, filósofo dinamarquês; e de Friedrich W. Nietzsche, filólogo e filósofo 

prussiano, ambos pensadores do século XIX que nunca se conheceram e nunca utilizaram o 

termo existencialismo, afinal, ele surge apenas no século XX.  

Dentre outros pensadores tidos como existencialistas, tais como Martin Heidegger, 

Hannah Arendt, Maurice Merleau-Ponty, Simone de Beauvoir, Jean-Paul Sartre, dentre 

outros, somente o último abraçou efetivamente o título de existencialista. Entretanto, hoje 

atribuem-se a esses e outros pensadores a alcunha de existencialistas por terem trabalhado, 

em boa parte de suas obras, um tipo de análise sobre a existência humana. 

Ainda existe certo debate sobre a possibilidade de falarmos do existencialismo como 

um ramo da filosofia, haja vista que muitos autores tidos como existencialistas não se 

denominavam dessa forma. Além de que, muitos deles direcionaram suas análises para 

contextos diferentes, se utilizando de discursos distintos e por vezes conflitantes entre si 

(como é o caso do existencialismo cristão de Kierkegaard e do existencialismo ateu de 

Sartre). 

Contudo, em concordância com Reynolds (2013), apesar das diferenças 

metodológicas, de enfoque e de estilo, é possível encontrarmos nesses autores discussões que 

ultrapassam as diferenças supracitadas e encontram-se como núcleo basilar de suas filosofias, 

o que nos possibilita, de alguma maneira, chamá-los existencialistas. Dentre as discussões 

que os unificam, a mais fundamental é a análise da existência humana, tendo como ponto de 

partida o indivíduo, o conceito de liberdade e a busca por um sentido de vida (Reynolds, 

2013). 

Depois de feito esse preâmbulo em relação à conceituação do existencialismo, 

vejamos agora o que essa perspectiva, de modo mais generalista, prega.  

 

2.3 Existencialismo 

 

Angústia pode-se comparar com vertigem. [...] a angústia é a vertigem da liberdade, 

que surge quando o espírito quer estabelecer a síntese, e a liberdade olha para baixo, 

para sua própria possibilidade, e então agarra a finitude para nela firmar-se. 

(Kierkegaard, Dois discursos edificantes) 



81 

 

 

Em tal homem a consciência da responsabilidade, a consciência desta liberdade 

rara, e poder sobre si e o destino chegando às profundidades maiores do seu ser 

passou ao estado de instinto dominante; como chamar a este instinto dominante, se 

supusermos que sente a necessidade de um nome? Não oferece dúvida: o homem 

soberano chama-o de sua consciência... 

(Nietzsche, Genealogia da Moral) 

 

Se pensarmos nos primórdios do existencialismo moderno, com Kierkegaard, nos 

deparamos com uma resposta às filosofias que buscavam uma sistematização da vida. 

Herdeiras de uma crença na racionalidade e no conhecimento científico – fonte de 

emancipação e desenvolvimento últimos do ser humano – as filosofias modernas se 

atentavam à intensificação de um pensamento marcado pelo primado da razão, da ordem e da 

classificação das coisas. 

Nessa direção, o grande filósofo do século XIX, Hegel, propôs uma filosofia pela qual 

objetivava-se um olhar para a realidade como uma manifestação do Espírito (Geist) em busca 

constante de atualização de si mesmo. Dessa forma, compreendendo o espírito como aquilo 

que possibilita a vida e o devir, estudar e sistematizar esse espírito poderia levar à solução da 

filosofia.  

Foi em contraposição a essa ideia que Kierkegaard escreveu sua filosofia. Para ele, 

não é na sistematização de um grande pensamento especulativo e classificatório que seria 

possível explicar toda a realidade. Ele afirma que o(s) indivíduo(s) não se reduzem a uma 

simples manifestação do espírito, as quais podem ser incorporadas e classificadas em um 

grande sistema de ideias (Giles, 1975). 

Nessa crítica a tais esquemas ideais e a um sistema universal, Kierkegaard rejeita a 

possibilidade de sistematização homogênea dos indivíduos. Ele escreve sua obra buscando 

resgatar o indivíduo concreto em sua existência. “Contra as teorias objetivas de Hegel, 

Kierkegaard insiste na necessidade da apropriação subjetiva da verdade, pois se trata de 

fundamentar o desenrolar do pensar em algo que seja ligado a raiz mais profunda da 

existência, que é o indivíduo” (Giles, 1975, p. 9). 

É na medida em que se inverte a lógica do estudo da realidade em sua forma mais 

ampla para o estudo da realidade do ponto de vista do indivíduo em sua subjetividade, que se 

abre espaço para se pensar a noção de liberdade no pensamento existencial. Em toda a 

filosofia existencial, há rejeição de qualquer perspectiva que dê uma explicação do indivíduo 

“fora” dele mesmo, de seus critérios e suas ações. Nisto está contida a rejeição às ideias de 

interioridade e de exterioridade como algo que defina o indivíduo e instaure neste qualquer 



82 

 

concepção fatalista sobre o destino e função de sua vida. Para o pensamento existencial, é o 

indivíduo que, todas as vezes, deve escolher algo e desse modo criar o mundo e criar a si 

mesmo.  

Isso pode ser percebido tanto na filosofia de Kierkegaard, quanto na de Nietzsche, por 

exemplo. Ambos os pensadores direcionam suas falas sobre a vida do indivíduo levando-as 

para locais diferentes. Se em Kierkegaard o indivíduo pode se realizar com um salto de fé, em 

uma terceira dimensão de sua existência, religiosa (1844/2013); em Nietzsche, a vida deve 

ganhar o caráter de uma obra de arte, sempre moldada e aprimorada pelo artífice que é o 

indivíduo. Daí sua máxima “torna-se aquilo que eres” (Nietzsche, 1882/2001, p. 188).  

Se cada indivíduo vai construir sua própria vida a partir das referências que estão 

disponíveis e indo em direção ao que lhe é possível em cada momento, estamos falando que o 

indivíduo é livre para escolher e conduzir sua vida. Mas, se os indivíduos são livres e têm 

que escolher a vida, então, onde está o sentido da vida? Aquilo que “deveríamos” fazer em 

vistas de uma vida melhor? O existencialismo responde apontando que não há um sentido 

(prévio/inerente) à vida.  

A filosofia existencialista sugere que a existência humana é marcada pela falta, o que 

gera incerteza e angústia no indivíduo, pois é ele quem deve escolher livremente (por meio da 

ação) sua vida. A ideia de liberdade torna-se central para pensarmos os indivíduos não em 

uma natureza humana, que o condicionaria a certo modo de ser ou se portar, mas à ideia de 

condição humana, que implica não uma natureza que subjaz a ação; mas situações que 

possibilitam ao indivíduo agir desta ou daquela maneira, haja vista a falta de um 

direcionamento originário para a vida, cabendo ao indivíduo se responsabilizar por suas 

escolhas, tendo em vista que elas podem não afetar apenas a si mesmo, mas a sociedade que o 

cerceia. É por meio dessa liberdade, intrinsecamente relacionada à responsabilidade, que se 

pode dar sentido e significado próprio à vida. 

No tópico seguinte direcionaremos o enfoque existencial ao pensamento de Jean-Paul 

Sartre, filósofo norteador de nossa pesquisa e análise. 

 

2.3.1 A Fenomenologia Existencial de Sartre  

 

[...] o homem, antes de mais anda, é o que se lança para um futuro, e o que é 

consciente de se projetar no futuro. [...] um projeto que se vive subjetivamente [...] 

responsável por aquilo que é [...] Assim, o primeiro esforço do existencialismo é o 



83 

 

de pôr todo homem no domínio do que ele é e de lhe atribuir a total 

responsabilidade da sua existência76  

(Sartre, O Existencialismo é um Humanismo). 

 

Se somarmos a ideia geral do existencialismo, desde Kierkegaard à Heidegger, 

passando pela fenomenologia de Husserl, Sartre inicia sua filosofia direcionando sua visão 

existencial para a ontologia e distinguindo duas formas de Ser do Ser do humano. A primeira, 

tal como os objetos do mundo, carregados de plena identificação consigo mesmos 

(positividade) e sem abertura, ou seja, sem possibilidade de mudança de seu ser, é chamada 

de Ser-em-si. Em oposição ao Ser-em-si, maciço e opaco em sua existência (Perdigão, 1995), 

manifesta-se, no humano, uma outra dimensão de seu ser. Essa porção surge do seu Ser-em-

si, despressurizando-o (Perdigão, 1995), abrindo um espaço de vazio em sua totalidade e 

objetividade. A esta porção vazia de ser, deu-se o conceito de Ser-para-si, por sua 

manifestação de voltar-se para si mesma, em busca de encontrar um fundamento de sua 

existência. Em linhas gerais, Ser-para-si é a consciência humana.  

Apesar de “voltar-se para-si”, a consciência humana nada encontra em seu interior. 

Dessa maneira, ao “olhar para dentro”, ela é automaticamente “jogada para fora” de si 

mesma, sendo lançada ao mundo. Aqui, verifica-se a dimensão fenomenológica da ontologia 

sartriana. A consciência humana está sempre voltada “para fora”, direcionando-se ao mundo 

e a seus objetos, buscando totalizar-se tal como o Ser-em-si, em uma jornada fadada ao 

fracasso, dada a sua condição originária de carência de ser. Assim, a consciência é condenada 

a buscar a si mesma no decorrer da existência, ora “encontrando-se”, ora “desencontrando-

se”. 

A consciência humana, a partir desse referencial teórico, por não ter conteúdo nem ser 

receptáculo onde são depositados conteúdos, possibilita abertura e transcendência da pura 

materialidade (do Em-si) para visar o mundo, nadificando-o. Sartre (1946/1966) comenta que 

o homem é liberdade. Nesse sentido, a liberdade advém dessa possibilidade de nadificação do 

mundo, como forma de transcender a pura materialidade e inserir no mundo a possibilidade 

de mudanças mediante a ação concreta. 

Mais tarde, quando Sartre enfatiza a noção de liberdade como liberdade para escolhas 

(ações) concretas, percebemos como a liberdade não se dá em um campo abstrato de 

pensamento. A liberdade se concretiza na medida em que agimos. Portanto, a liberdade não 

 
76 Do original, “[...] l’homme est d’abord ce qui se jette vers um avenir [...] um projet qui se vit subjectivement 

[...] l’homme est responsable de ce qui’il est. [...] Aisi, la première démarche de l’existentialisme est de mettre 

tout homme em possession de ce qu’il est et de faire reposer sur lui la responsabilité totale de son existence.” 

(1946/1966, p. 23-24) 



84 

 

existe somente em um plano metafísico, mas em um campo material, chamado de 

facticidade. A facticidade é um conceito que diz respeito, também, às possibilidades reais de 

ação. A facticidade limita minhas possibilidades de escolha. Assim, se por um lado a 

liberdade é plena, na medida em que posso nadificar o mundo em sua totalidade através do 

pensamento; por outro lado, minhas possibilidades reais de ação para a nadificação do que 

está posto materialmente são mais restritas. Eis aqui a dualidade e contradição da condição 

humana: carregar o infinito em si, sendo um ser finito.  

Desse conflito, entre o que se é agora e o que se deve escolher para se tornar dali a 

pouco, surge a angústia – conceito chave para diversos pensadores da existência. Kierkegaard 

(1844/2014, p. 188) dirá mais tarde que se trata da “tontura da liberdade”. Essa sensação 

nauseante, nas palavras de Sartre (1938/2019), aponta para o fato de que não há garantias 

sobre nossas escolhas, não existem direcionamentos que sinalizem para um caminho certo e 

universal de sucesso. Assim, diante de uma gama de possibilidades de escolha, a todo 

momento sentimos o desamparo de não termos certeza do êxito, o que gera uma sensação de 

mal-estar diante das possibilidades de escolha. 

Sartre (1945/1966, p. 37) revela certo pessimismo em relação à condição humana, ao 

afirmar que “o homem está condenado a ser livre” – ou seja, a todo momento somos 

condenados a escolher algo. Dessa forma, Sartre rejeita qualquer explicação sobre a vida 

humana que recaia em afirmações que tirem do homem sua liberdade de escolha, como por 

exemplo, a ideia de um plano divino ou a “natureza humana”, pois isso consistiria naquilo 

que o filósofo denomina de má-fé. Tal conceito, importante em sua obra, diz respeito à 

tentativa, por parte de alguém, de se desvencilhar de suas possibilidades de escolha, 

direcionando-as a um terceiro. Em outras palavras, um não responsabilizar-se por suas 

escolhas e consequências. Desdobramento disso, que reitera a posição de “prisão” da 

liberdade humana, é que: toda ação é escolha, até mesmo não escolher é uma escolha; e se 

não escolho por mim, outra pessoa o fará. 

[...] o homem se encontra desamparado, pois não encontra nem dentro, nem fora de si 

uma possibilidade de agarrar-se a algo. Sobretudo, ele não tem mais escusas. Se, com 

efeito, a existência precede a essência, nunca se poderá recorrer a uma natureza 

humana dada e definida para explicar alguma coisa: dizendo de outro modo, não 

existe determinismo, o homem é livre, o homem é liberdade. Por outro lado, se Deus 

não existe não encontraremos à nossa disposição valores ou ordens que legitimem 

nosso comportamento. Assim, nem atrás, nem à nossa frente, ou no domínio 



85 

 

numinoso dos valores, dispomos de justificativas ou escusas. É o que exprimirei 

dizendo que o homem está condenado a ser livre. Condenado, pois ele não se criou a 

si mesmo, e por outro lado, contudo, é livre, já que, uma vez lançado no mundo, é o 

responsável por tudo o que faz (Sartre, 1945/1966, pp. 36-37, tradução nossa)77. 

Ademais, tendo êxito ou não mediante uma escolha tomada, sou eu quem terei que 

lidar com as consequências do que escolho. E toda escolha carrega consigo o fardo de que fui 

eu quem escolhi, a despeito do nível de clareza que eu tenha da ação que tomei. Um exemplo 

muito interessante que nos apresenta uma visão possível dessa relação é o romance Crime e 

Castigo, do escritor russo Fiódor Dostoiévski, publicado em 1866. No romance, o 

personagem principal, Raskólhnikov, vive os dilemas de ser um jovem estudante de direito 

sem muitos recursos na grande São Petesburgo. Uma das principais formas de tentar se 

manter é penhorando coisas com a velha Alvona Inanovna. Cansado das dificuldades em que 

se encontra e nutrindo certo desprezo por Alvona, mediante um sistema de crenças bem 

articulado que ele mesmo cria, Raskólhnikov se dá ao direito de matar a viúva penhorista e 

dela retomar itens anteriormente penhorados. 

A trama nos traz a reflexão sobre a escolha do personagem, porque mesmo movido 

por uma crença muito forte e lógica sobre o mundo, Raskólhnikov, ao bolar o plano para 

roubar Alvona, leva consigo um machado caso precise usar a força. Entretanto, no caminho 

entre pegar um machado e ir até a casa de Alvona, descrito no capítulo VII do livro, 

Raskólhnikov se questiona reiteradas vezes se não deveria deixar todo o plano de lado. Lá 

chegando, tendo em mãos o que necessitava, foi descoberto no ato por Alvona, de súbito. 

Raskólhnikov mata Alvona para não ser pego no crime de roubo. 

Sabemos que o plano inicial não era matá-la, apesar dos sentimentos de aversão que 

sentia pela senhora. Desse ponto em diante, boa parte do livro nos descreve a consciência de 

Raskólhnikov se voltando contra si mesmo ao pensar nas possíveis implicações do crime de 

assassinato cometido. Nessa descrição, muito antes do julgamento que só viria ao final da 

obra, verificamos que o castigo vivenciado por Raskólhnikov advinha do tormento do delito 

cometido, assim como da possibilidade de descoberta desse crime por parte de outrem, ao 

 
77 Do original, “[...] l’homme est délaissé, parce qu’il ne trouve ni en lui, ni hors de lui une possibilité de 

s’accrocher. Il ne trouve d’abord pas d’excuses. Si, en effet, l’existence précède l’essence, on ne pourra jamais 

expliquer par référence à une nature humaine donnée et figée; autrement dit, il n’y a pas de déterminisme, 

l’homme est libre, l’homme est liberté. Si, d’autre part, Dieu n’existe pas, nous ne trouvons pas en face de nous 

des valeurs ou des ordres qui légitimeront notre conduite. Ainsi, nous n’avons ni derrière nous, ni devant nous, 

dans le domaine lumineux des valeurs, des jus tifications ou des excuses. Nous sommes seuls, sans excuses. 

C’est ce que j’exprime¬ rai en disant que l’homme est condamné à être libre. Condamné, parce qu’il ne s’est 

pas créé lui-même, et par ailleurs cependant libre, parce qu’une fois jeté dans le monde, il est responsable de 

tout ce qu’il fait”. 



86 

 

mesmo tempo em que precisa continuar sua vida. Nesse caminho, não somos privados de ver 

Raskólhnikov passando por momentos de adoecimento, até certo ponto oriundos do conflito 

entre o ato cometido e a possibilidade de responsabilização penal que poderia advir. 

Noções semelhantes ressoam na obra literária sartriana, influenciadas por Dostoiévski. 

Um exemplo disso é o primeiro romance do autor, A Náusea (La Nausee), publicado em 

1938. Nesta obra, o personagem principal, Antoine Roquentin, nos narra, através de seu 

diário, algumas reflexões e experiências cotidianas. Por meio de suas experiências, o 

personagem vai se deparando com uma sensação constante que o incomoda. Percebemos, de 

início, uma tentativa de encontrar uma causa para essa sensação, talvez ligada ao mundo ou a 

seus objetos num primeiro momento.  

A primeira passagem na qual isso fica evidente ocorre no relato da ‘Terça-feira, 26 de 

Janeiro”, quando Roquentin escreve:  

Agora vejo; lembro-me melhor do que senti, outro dia, na beira do mar, quando 

segurava aquela pedra. Era uma espécie de enjoo adocicado. Como era desagradável! 

E isso vinha da pedra, tenho certeza, passava da pedra para minhas mãos. Sim, é isso, 

é exatamente isso: uma espécie de náusea nas mãos.78 (Sartre, 1938, p. 26, tradução 

nossa).  

Podemos verificar uma percepção dessa sensação como algo externo ao personagem, 

e que chega do mundo até ele por meio dos sentidos – o que pode ser visto em outros trechos, 

como no relato da “Sexta-feira”:  

Então fui tomado pela Náusea, me deixei cair no banco, já não sabia mais onde 

estava; via girando lentamente as cores em torno de mim, sentia vontade de vomitar. 

E é isso: a partir daí a Náusea não me deixou, ela me tomou79 (Sartre, 1938, p. 37, 

grifos e tradução nossa). 

Ou ainda: “A Náusea não está em mim: sinto-a ali sobre o muro, nos suspensórios, por todo 

lado ao meu redor. Ela forma um todo com o café: sou eu que estou nela”80 (Sartre, 1938, p. 

37, grifo do autor, tradução nossa). 

 
78 Do original: “Maintenant je vois; je me rappelle mieux ce que j’ai senti, l’autre Jour, au bord de la mer 

quand je tenais ce galet. C’était une espèce d’ecoeurement douceâtre. Que c’étais donc désagréable! Et cela 

venait du galet, j’em suis sûr, cela passait du galet dans mês mains. Oui, c’est ela, c’est bien cela: une sorte de 

nausée dans les mains”. 
79 Do original: “Alors la Nausée m’a saisi, je me suis laissé tomber sur la banquete, je ne savais même plus où 

j’étais; je voyais tourner lentement les couleurs autor de moi, j’avais envie de vomir. Et voilà: depuis, na 

Nausée ne m’a pas quitté, elle me tient”. 
80 Do original: “La Nausée n’est pas em moi: je la ressens là-bas sur le mur, sur les bretelles, partout autour de 

moi. Elle ne fait qu’un avec le café, c’est moi qui suis en elle”. 



87 

 

Diante dessas passagens, observamos uma consciência de primeiro grau, na qual o 

indivíduo se relaciona de uma maneira direta, espontânea e irrefletida da contingência da 

existência e do absurdo da existência. Conforme vão passando os dias e, consequentemente, 

os relatos de Roquentin, verificamos um movimento de sua consciência para pensar sobre si e 

sobre suas ações. Nesse momento, o protagonista inicia o questionamento sobre si, saindo de 

uma posição passiva em relação ao mundo e adquirindo uma tomada de consciência de si.  

Estou sozinho, a maioria das pessoas voltaram para seus lares; estão lendo o jornal da 

tarde e escutando a T. S. F. O domingo que termina deixou-lhes um gosto de cinzas e 

seu pensamento se volta para a segunda-feira. Mas para mim não existem segunda-

feira nem domingo: existem dias que se atropelam desordenadamente e, além disso, 

lampejos como esse. Nada mudou e, no entanto, tudo existe de uma outra maneira. 

Não consigo descrever; é como a Náusea e, no entanto, é exatamente o contrário: 

finalmente me acontece uma aventura e, quando me interrogo, vejo que me acontece 

que sou eu e que estou aqui; sou eu que fendo a noite, estou feliz como um herói de 

romance81 (Sartre, 1938, p. 77, tradução nossa, grifos do autor). 

Por meio desse olhar para si, a sensação que anteriormente parecia advir do mundo – 

enquanto entidade externa a Roquentin –, na verdade surge da relação do personagem com o 

mundo ao se deparar com a falta de fundamento da existência. Não há destino 

preestabelecido, nem normas inatas, universais e superiores aos indivíduos, mas ações 

concretas que surgem mediante a liberdade da possibilidade de escolha [e] que geram essa 

sensação nauseante. 

Então é isso a Náusea: essa evidência ofuscante? Como quebrei a cabeça! Como 

escrevi a respeito dela! Agora sei: Existo — o mundo existe — e sei que o mundo 

existe. Isso é tudo. Mas tanto faz para mim. É estranho que tudo me seja tão 

indiferente: isso me assusta. Foi a partir do famigerado dia em que quis fazer 

ricocheteios. Ia atirar o seixo, olhei para ele, foi então que tudo começou: senti que ele 

existia. E a seguir, depois disso, houve outras Náuseas; de quando em quando os 

objetos se põem a existir em nossa mão. Houve a Náusea do Rendez-vous des 

Cheminots e depois uma outra, antes, uma noite em que eu olhava pela janela; e 

 
81 Do original: “Je suis seul, la plupart des gens sont rentrée dans leurs foyers, ils lisent le journal du soir en 

écoutant la T. S. F. Le dimanche qui finit leur a laissé um goût de cendre et déjà leur pensée se tourne vers le 

lundi. Mais il n’y a pour moi ni lundi, ni dimanche: il y a des jours qui se poussent em désordre et puis, tout 

d’um coup, des éclairs comme celui-ci. Rien n'a change et pourtant tout existe d'une autre façon. Je ne peux pas 

décrire; c'est comme la Nausée (et pourtant c'est juste Ie contraire: enfin une aventure m'arrive et quand je 

m'interroge, je vois qu'il m' arrive que ie suis moi et que je suis ici; c'est moi qui fends la nuit, je suis heureux 

comme un héros de roman”.  



88 

 

depois mais outra no jardim público, um domingo, e depois outras82 (Sartre, 1938, pp. 

160-161, tradução nossa). 

Conforme a narrativa avança, essa Náusea relatada vai deixando de ser percebida 

como algo externo a Roquentin, e sim inerente à condição humana de liberdade. Dessa 

constatação, o protagonista não se entende mais submisso ao mundo ou a um suposto destino, 

mas, ao contrário, que ele mesmo existe e ao existir experimenta a condição sufocante da 

liberdade: “A Náusea não me abandonou e não creio que me abandone tão cedo; mas já não 

estou submetido a ela, já não se trata de uma doença, nem de um acesso passageiro: a Náusea 

sou eu”83 (Sartre, 1938, p. 165, tradução nossa). 

Ao falar da existência, Sartre defende sua tese sobre a liberdade, apontando que o 

humano não reside em uma estrutura que o faz ser como é; antes disso, o humano, existindo, 

molda a si mesmo. Nesse “moldar”, é esperado que ele se depare com sua liberdade de 

possibilidade de ação; e, diante dela, a sensação de angústia frente ao que se deve escolher se 

manifesta. Curiosamente, essa mesma relação angustiante também se encontra descrita no 

romance como uma sensação física, não porque, de fato, o seja, no sentido de a fisiologia 

levar ao surgimento de angústia, mas justamente evidenciando a relação íntima entre 

consciência e corpo. 

Vejamos agora em que sentido Sartre se afasta das teses fenomenológicas do Ego de 

Husserl e posiciona um novo olhar voltado a ele. 

 

2.3.1.1 A Superação de Sartre da Noção de “Ego Transcendental” em Husserl: a 

Transcendência do Ego  

 

O conceito de “ego” (ou “eu”) está presente no pensamento fenomenológico de 

Edmund Husserl e Jean-Paul Sartre. Entretanto, ambos os pensadores compreendem a ideia 

de formas distintas. No Ideais, Husserl (1913) enfatizou a necessidade de um ego como um 

 
82 Do original: “C'est donc ça la Nausée: cette aveuglante evidence? Me suis-je creusé la tete! En ai-je ecrit! 

Maintenant je sais: J'existe - Ie monde existe - et je sais que Ie monde existe. C'est tout. Mais ça m'est egal. 

C'est etrange que tout me soit aussi egal: ça m’effraye. C'est depuis ce fameux jour où je voulais faire des 

ricochets. J'allais lancer ce gaIet, je l'ai regardé et c'est alors que tout a commence: j'ai senti qu'il existait. Et 

puis après ça, il y a eu d'autres Nausées; de temps en tem temps les objets se mettent à vous exister dans la 

main. II y a eu la Nausée du « Rendez -Vous des Cheminots » et puis une a autre, avant, une nuit que je 

regardais par la fenetre; et puis une autre au Jardin public, un dimanche, et puis d'autres. Mais jamais ça 

n'avait eté aussi fort qu'aujourd'hui”. 
83 Do original: “La Nausee ne m'a pas quitte et je ne crois pas qu'elle me quittera de sitot; mais je ne la subis 

plus, ce n'est plus une maladie ni une quinte passagère: c’est moi”. 



89 

 

núcleo unificador da consciência, ou seja, um eu transcendental que está presente em todas os 

movimentos da consciência: 

O eu parece estar ali de maneira constante e até necessária, e essa constância não é, 

manifestamente, a de um vivido que persiste estupidamente, a constância de uma 

“ideia fixa”. Ele faz parte, ao contrário, de cada vivido que chega e se escoa, seu olhar 

se dirige ao objeto “através” de cada cogito atual. O raio de luz desse olhar muda a 

cada cogito, iluminando-se de novo a cada novo cogito e desaparecendo junto com 

ele. O eu, porém, é um idêntico (Husserl, 1913/2006, p. 123) 

Husserl propõe que “todo cogito, todo ato num sentido eminente é caracterizado como 

ato do eu, ele ‘provém do eu’, ‘vive atualmente’ nele” (Husserl, 1913/2016, p. 182). Husserl 

indica aqui uma oposição ao que havia apresentado em suas Investigações Lógicas (1901), 

onde afirma não encontrar esse “centro de referência necessário” (Husserl, 1901/2015, p. 

310). 

No momento da publicação das Investigações, Husserl (1901) encontrava-se sob 

influência do pensamento e do método de Brentano, utilizando-se de uma psicologia 

descritiva (Carvalho, 2022). Somente após Ideias (1913), Husserl inicia o percurso de busca 

por um campo transcendental, através da redução fenomenológica. Conforme aponta 

Carvalho (2022), ao realizar a suspenção de juízos acerca da tese natural do mundo, que 

poder-se-ia encontrar a consciência pura – uma consciência originária que imprime sentido às 

coisas. Em concordância com Dias (2022), o ego transcendental – o “eu puro” – que Husserl 

buscava surgia como produto da epoché, tal como o cogito cartesiano que se manifesta após a 

“retirada” das noções contingentes sobre o mundo. 

No Ideias, temos a chamada “virada transcendental” husserliana, o que o leva ao 

idealismo transcendental. É precisamente aí que Husserl dirá, em uma reedição das 

Investigações Lógicas, ter encontrado um método possível para compreensão da consciência 

pura. “[...] aprendi a encontrá-lo, ou aprendi, na captação pura do dado, a não me deixar 

transtornar por temores diante dos abastardamentos da metafísica do eu” (Husserl, 

1901/2015, p. 311)84. Nesse sentido, conforme Dias (2022, pp. 985-986): “a análise 

fenomenológica permite explicitar os actos, o cogito, os objectos, mas não o ego, que acaba 

por prefigurar-se como centro de actividade, unidade última da consciência”. 

 
84 Interessante notar, conforme apresenta Carvalho (2022, p. 10), que na 2ª edição das Investigações Lógicas há 

um adendo, no qual, novamente, Husserl retorna à posição das Ideias: “Seja expressamente sublinhado que a 

minha tomada de posição, aqui realizada (e que já não aprovo, como já o disse), a respeito da questão do eu puro 

permanece irrelevante para as investigações desse volume” (Husserl, 1901/2015, p. 312). 



90 

 

Ainda anterior à discussão do “eu” em Husserl, já havia a necessidade de 

compreender a estrutura da consciência. Mencionamos os atos intencionais, mas, para além 

deles, é preciso pensar a consciência em sua estrutura de unidade e individualidade –

influência kantiana na obra de Husserl. É nesta direção que o filósofo alemão propõe, em 

suas Investigações Lógicas, uma noção de tempo, que busca dar conda desse caráter 

unificador da consciência. A tentativa, conforme apresentada por Mastro (2020), é não recair 

no eu transcendental kantiano. Mastro ainda expõe que:  

Na obra, o tempo é descrito como um fluxo eternamente presente que retém as 

vivências na consciência; estas se autounificam na medida em que a vivência presente 

carrega uma multiplicidade de momentos já sidos. Disto resulta que a cauda de 

retenções das vivências, viabilizada pelo tempo orgânico, constrói uma rede de 

interligações e um adensamento que individualiza e unifica por si a consciência. É 

também por conta deste seu caráter autounificante que a consciência constitui seus 

objetos, posto ser a retenção de suas vivências que opera a síntese das múltiplas faces 

de um fenômeno e, portanto, que põe a coisa (p. 219)85 

A esse respeito, Husserl aponta na unidade da consciência um caráter de 

exterioridade. Nesse momento Sartre rompe com o pensamento husserliano do “eu”, haja 

vista uma possível inutilidade da postulação de um “eu” transcendental no que diz respeito 

(1) à construção do mundo fenomênico e (2) da consciência, de modo que a relação noético-

noemática parece dar conta da constituição do conhecimento (Mastro, 2020).  

Aqui entra a crítica e superação sartriana da concepção de “eu” em Husserl. A questão 

do “eu” pode ser respondida encontrando-o na reflexão. O ego surge enquanto fenômeno na 

tomada de consciência de si, momento no qual a consciência (antes irrefletida) visa a si 

mesma enquanto objeto. “Quando a consciência se volta para uma vivência passada, o eu 

“aparece” no horizonte desta última: durante a rememoração de um acontecimento passado, o 

homem se lembra deste como se um eu o acompanhasse e fosse seu agente” (Mastro, 2020, p. 

219). 

Nas Investigações, também nos deparamos com a conclusão do ego como aquilo que, 

mediante reflexão, está para além das experiências particulares – visa-se a essência, o 

universal e necessário – por não se reduzir a elas. Assim, Husserl as identifica como um 

conjunto de vivências que se unificam. O problema e crítica de Sartre contrariam aquilo que 

 
85 Cf.: Husserl, A Ideia da Fenomenologia. (Trad. Artur Morão). Lisboa: Edições 70, 1989, p. 369-370. 



91 

 

aparece no desenvolvimento da teoria husserliana, especialmente quando Husserl apresenta a 

noção de um eu puro dentro da consciência (Mastro, 2020).  

Alegar-se-ia que a presença de um eu puro enquanto unificador das vivências pudesse 

ser defendido pelo resultado da epoché. Uma vez que a redução fenomenológica 

suspende apenas a atribuição de ser aos objetos, o eu mantém-se na consciência 

refletida. Mas isso não é necessariamente suficiente para se defender o eu como um 

polo agente e unificador: mesmo que a narrativa egológica se mantivesse depois da 

epoché, o eu poderia continuar sendo apenas a forma como as vivências parecem na 

reflexão, como algo que as acompanha. Para Sartre, um eu puro não poderia de modo 

algum ser admitido porque a consciência é, em última análise, sempre irrefletida: uma 

reflexão é sempre o debruçar-se de uma consciência irrefletida sobre outra 

consciência irrefletida. O eu não é inerente a nenhuma das duas; é, portanto, sempre 

objeto. Até esta altura da argumentação, a defesa do eu puro em Husserl não parece 

sustentar-se (Mastro, 2020, p. 220). 

O filósofo francês incorpora a noção de intencionalidade proposta por Husserl, 

percebendo nela a possibilidade de superação (1) da dicotomia sujeito/objeto, e (2) da 

concepção de que as características dos objetos apreendidos pela consciência enquanto 

fenômenos são imanentes à própria consciência. Na Trancendência do ego, Sartre incorpora a 

posição husserliana presente nas Investigações, ou seja, o teor de uma noção da egologia 

como estudo “eu”, e conclui a existência de um “eu” que não é interno à consciência, mas 

sim um objeto por ela contruído. Conforme escreve Sartre (1936/1966, p. 44, tradução nossa), 

O Ego é a unidade de estados e de ações – facultativamente de qualidades. Ele é 

unidade de unidades transcendentes e ele próprio é transcendente. É um polo 

transcendente de unidade sintética, como o polo objeto da atitude irrefletida. Apenas 

este polo não aparece senão no mundo da reflexão86. 

Sartre aponta uma alternativa ao pensamento de um ego como polo unificador das 

experiências, através da superposição de consciências irrefletidas. Isso é exemplificado na 

Transcendência, quando fala sobre a experiência da leitura. Ao lembrarmos de algo, há 

necessidade de se observar os “objetos ressuscitados”, de modo que a consciência não se 

posiciona sobre si mesma. Lembra-se acerca do evento, do objeto, de alguma coisa. “Ela 

 
86 Do original: “L'Ego est unité des états et des actions, - facultativement des qualités. Il est unité d'unités 

transcendantes et transcendant lui-même. C'est un pôle transcendant d'unité synthétique, comme le pôleobjet de 

l'attitude irréfléchie. Seulement ce pôle n'apparaît que dans le monde de la réflexion” 



92 

 

(essa consciencia) era apenas consciência do objeto e consciência não posicional dela 

mesma” (Sartre, 1936/1966, p. 30-31, tradução nossa)87. 

Dessa forma, Sartre aponta para uma consciência que é, originalmente, irrefletida, ou 

seja, não possui um “eu” enquanto presença. Este eu só pode surgir em um “segundo” 

momento, quando a consciência se torna reflexiva (tem a si mesma como objeto). Como 

afirma Dias (2022), essa ideia indica que, “no primeiro nível, o ego é uma estrutura ausente. 

É a consciência refletida que o “forja” como interioridade, apenas “captável” através da 

operação reflexiva e por perfis variáveis, quando opera um desdobramento sobre si ou, 

melhor, sobre a Erlebnis” (p. 986).  

O que se desdobra desse pensamento é a implicação de excluir um discurso egológico 

e também uma rejeição a uma noção psicológica de inconsciente. Dito de outra maneira, a 

consciência é tida como pura extroversão, que se direciona para o mundo; pois,  

Sartre considera que se o ego transcendental é um princípio de unidade e 

individualidade da consciência, a fenomenologia pode “dispensá-lo” com “base” na 

própria intencionalidade, visto qualquer consciência ser sempre consciência de 

qualquer coisa; a consciência “possível” é sempre consciência de objecto e a unidade 

da consciência está, à partida, justificada pela “continuidade” ou encadeamento no 

fluxo dos actos de apreensão do objecto intencional ocorrido no tempo (Dias, 2022, p. 

987). 

Se toda consciência é consciência de alguma coisa, significa dizer que a 

transcendência (este movimento para fora de si), é “estrutura constitutiva da consciencia” 

(Sartre, 1943, p. 31). Assim, a consciência existe como “consciência de outra coisa que não 

ela mesma” (p. 31). Desse modo, verifica-se o absoluto: que é a consciência e sua capacidade 

de constatar o mundo como fenômeno, assim como a indissolubilidade com o mundo, mas 

sem se confundirem um com o outro (Carvalho, 2022). 

Essa concepção de consciência como pura intencionalidade, sem a necessidade de um 

ego transcendental, tem implicações fundamentais para a compreensão do corpo e das 

emoções em Sartre – aspectos essenciais para a tese aqui desenvolvida. Se a consciência é 

originalmente irrefletida e se define por seu movimento para fora de si, então o corpo não 

pode ser reduzido a uma mera representação interna ou a um dado subjetivo; ele se impõe 

como uma realidade concreta na relação com o mundo. Sartre avança nessa compreensão em 

O Ser e o Nada, ao apresentar a distinção entre o “corpo-para-si” e o “corpo-para-outro”, 

 
87 Do original: “[…] elle était seulement conscience de l 'objet et conscience nonpositionnelle d'elle-même”. 



93 

 

indicando que o corpo não é um objeto meramente passivo da consciência, mas se constitui 

na relação com o mundo e com os outros. Essa abordagem permite afastar interpretações 

cartesianas ou idealistas do corpo, sublinhando seu caráter existencial e situacional. 

Da mesma forma, as emoções, longe de serem estados internos estáticos, assumem um 

caráter ativo e projetivo, por serem um modo da consciência captar o mundo. Em Esboço 

para uma teoria das emoções, Sartre as descreve como modos específicos da consciência de 

apreender e transformar sua realidade. As emoções não são meramente reações causais a 

estímulos externos, e sim formas pelas quais a consciência responde à sua facticidade, 

alterando intencionalmente o sentido da situação vivida. Logo, podemos dizer que as 

emoções não se limitam a ser um “conteúdo psíquico” ou a um fenômeno subjetivo 

supostamente interiorizado, mas fazem parte da estrutura dialética da existência. 

Ao destacar o corpo e as emoções na perspectiva sartriana, torna-se possível 

estabelecer um vínculo direto entre essa compreensão fenomenológica da consciência e a 

questão da existência corpórea, ponto crucial para uma abordagem fenomenológica-

existencial da psicossomática. A rejeição de um ego transcendental e a ênfase na consciência 

como pura exterioridade reforçam a ideia de que o corpo e as emoções não são meras 

instâncias separadas da subjetividade, mas constituem formas fundamentais de inserção no 

mundo. Isso abre caminho para uma análise da relação entre mente e corpo que ultrapassa 

dicotomias tradicionais, permitindo uma compreensão mais integrada do adoecimento 

psicossomático. 

 

2.4 A consciência corporificada e o mundo como horizonte da existência 

 

Ao longo deste capítulo foram apresentadas as principais bases conceituais e 

ontológicas da fenomenologia e do existencialismo, com o intuito de preparar o terreno para a 

proposição de uma abordagem da psicossomática relacionada ao projeto de ser. Por meio de 

um percurso que partiu de Husserl, passou por Heidegger e culminou em Sartre, foi possível 

descrever como a experiência humana, em sua dimensão existencial (consciente e corporal), 

pode ser compreendida para além das dualidades mente-corpo ou sujeito-objeto. Em vez de 

operar a partir de dicotomias, esses pensadores colocaram em evidência uma forma de 

apreensão do mundo de forma direta, caracterizada pela noção de abertura, através da 

experiência da corporeidade situada e pela liberdade sobre a escolha do projeto existencial. 



94 

 

A fenomenologia husserliana apresenta um novo paradigma para a compreensão da 

consciência, não mais como um recipiente de conteúdos mentais, antes como uma estrutura 

intencional, voltada sempre para algo fora de si. Com a noção de redução fenomenológica, 

Husserl propôs suspender os juízos naturalistas e descrever os fenômenos tal como se dão à 

consciência. Essa perspectiva permitiu repensar a corporeidade como um dado da experiência 

vivida, como aquilo que possibilita a própria orientação no mundo – o corpo como “ponto 

zero” da espacialidade e da percepção.  

Heidegger, ao deslocar o foco da consciência para a existência como um todo, 

ampliou o escopo da fenomenologia para dar ênfase a noções como a temporalidade, a 

espacialidade e a angústia enquanto estruturas ontológicas da vida humana. No pensamento 

do filósofo alemão, a existência deixa de ter caráter enfático na consciência e inclui-se a 

noção de existência para a fenomenologia. A análise da existência como ser-no-mundo e a 

crítica à dicotomia sujeito-objeto abriram caminho para que a fenomenologia ganhasse 

densidade ontológica, aproximando-se de questões concretas da vida, como o cuidado, a 

morte e a possibilidade. Contudo, a noção de “corpo” ainda fica mais tangencial em seu 

pensamento. 

Sartre, por sua vez, ofereceu uma fenomenologia-existencial que radicalizou a 

liberdade. Sartre parte do mesmo ponto de Husserl, em que a consciência, sendo pura 

exterioridade, jamais se contém a si mesma, mas está constantemente projetando-se para além 

do que é. No entanto, supera aqui a noção de ego de Husserl. Sartre ainda jovem inicia um 

caminho de crítica ao “pai” da fenomenologia em 1936, com a transcendência do ego. Assim, 

incorpora noções de fenomenologia como repertório crítico para a análise das emoções em 

diálogo com seus contemporâneos no texto de 1939. Nesta obra, as emoções ganham um 

estatuto fundamental: não são meros efeitos fisiológicos, tampouco simples expressões 

subjetivas, mas formas da consciência de se posicionar diante do mundo, de respondê-lo, de 

transformá-lo. Em 1943, com esse caminho já trilhado, chega à publicação de sua grande 

obra de juventude, O Ser e o Nada. Nesta obra, o corpo ganha importância na terceira parte, 

momento em que se discute a noção de corpo-para-si e corpo-para-outro, como veremos no 

capítulo a seguir. 

Essas contribuições oferecem as chaves para o desenvolvimento da psicossomática em 

chave fenomenológico-existencial, pois deslocam o foco das explicações causais e lineares 

para uma compreensão da existência como totalidade vivida. O adoecimento psicossomático 

deixa de ser um “problema do corpo” ou “um sintoma da mente”, e passa a ser compreendido 



95 

 

como uma forma de expressão da existência em crise, uma modulação da relação do sujeito 

com o mundo, consigo e com os outros. 

A fenomenologia e o existencialismo, ao recusarem tanto o materialismo reducionista 

quanto o idealismo abstrato, permitem pensar o corpo como corpo vivido, expressão 

corpórea da consciência. Nesse sentido, torna-se mais coerente pensar as emoções como 

formas da relação existencial com o mundo, e a liberdade como condição para essa relação 

e orientação do projeto existencial. Diante desses caminhos filosóficos que nos permitiram 

organizar a base teórica necessária, nos direcionaremos agora à análise do corpo na obra de 

Jean-Paul Sartre, a fim de correlacioná-lo a uma nova perspectiva para se pensar a 

psicossomática. 

 



96 

 

Capítulo 3 - O corpo e as emoções em Sartre  

 

O corpo é individualização de meu engajamento no mundo. 

(Sartre, O Ser e o Nada) 

 

A tradição fenomenológica, em especial nas obras de Husserl, Sartre e Merleau-Ponty, 

aborda com sutileza um ponto específico da relação do humano com seu próprio corpo, que 

vai ao encontro da tradição do pensamento hegemônico ocidental sobre o estatuto da 

corporeidade. Vejamos um pouco do que pode ser compreendido nessa trilha filosófica. 

O pensamento filosófico e científico, em geral, tende a dar pouco enfoque para a 

experiência humana corporificada. Quando falamos sobre o corpo, é comum que o 

apresentemos enquanto objeto, com o objetivo de descrevê-lo em seus diversos aspectos a 

fim de se obter uma imagem “considerada” mais objetiva sobre ele88. O corpo se torna, para o 

indivíduo, um “outro” na relação que estabelece consigo mesmo, e, por tal razão, ganha, na 

sequência, o caráter de ser um inferno89 para nós mesmos – isto é, aquilo que nos limita. 

É fato que, mesmo na fenomenologia, ainda é dada pouca atenção ao corpo como 

possível meio filosófico. O próprio Husserl deu pouca ênfase à experiência do corpo em seus 

escritos. Cerbone (2014, p. 133) nos aponta que os esforços husserlianos para “isolar e 

descrever a consciência ‘pura’ ou ‘absoluta’ e o ego puro, não empírico, bem como os 

procedimentos necessários da redução fenomenológica, incitam a imageria de um tipo de 

campo, ou reino, fantasmático, descorporificado, da consciência”. 

O que Cerbone (2014) expõe é que, ao retomar um método semelhante ao de 

Descartes na tentativa de encontrar um eu “dentro” da consciência, como produto da epoché, 

Husserl buscava tornar a fenomenologia uma epistemologia que serviria de base para todas as 

outras ciências. Nesse caminho, contraditoriamente à própria crítica husserliana ao 

positivismo, o filósofo alemão propõe um caminho de investigação que rompe com a 

dicotomia sujeito x objeto; mas ainda encontra na ideia de um cogito (ou um ego) o local 

fundamental de análise da aparição através de uma consciência pura, desconectada do 

substrato corpóreo que está a ela unida. 

Apesar desse caráter estar presente ao longo de sua obra, Husserl não é partidário da 

concepção dualista sobre a relação consciência e corpo – fato que se verifica no estudo do 

segundo volume de Ideias. Cerbone (2014, p. 134) nos apresenta duas das principais ideias 

 
88 Ver capítulo 1.  
89 Referência a famosa frase de Sartre, encontrada na peça Huis Clos (Entre quatro paredes). 



97 

 

sobre o corpo expressas na obra husserliana supracitada: (1) “o corpo é algo que aparece na 

experiência como algo categoricamente distinto” e; (2) “o corpo e a autoexperiência corporal 

desempenham um papel essencial com respeito à possibilidade de formas diferentes de 

intencionalidade”. 

Se iniciamos nosso estudo observando a segunda asserção, podemos entendê-la, 

segundo Cerbone (2014), como algo constitucional: “a constituição na experiência de vários 

tipos de objetos envolve o corpo” (p. 135). Esse envolvimento não se refere às leis 

fisiológicas ou mecânicas perceptuais, e sim a uma constatação fenomenológica: para que se 

tenha experiências que sejam sobre ou de alguma coisa (do mundo concreto, possuidor de 

objetos espaço-temporais), eu devo me experienciar como corporificado, como existente de 

um corpo. Nas palavras de Husserl (1952/2000, p. 61), “o Corpo90 é, em primeiro lugar, o 

meio de toda percepção; é o órgão da percepção e está necessariamente envolvido em toda 

percepção”. 

Algo que reforça essa tese é a discussão que mencionamos anteriormente sobre a 

orientação que a consciência apresenta para alcançar determinados objetos. Assim, nossa 

experiência perceptual do mundo está sempre em perspectiva: cada pessoa percebe a 

realidade sob um determinado ponto de vista. Husserl afirma que o corpo é sempre o “ponto-

zero da orientação” (1952/2000, p. 62). Desse modo, o corpo é o ponto de referência que, em 

relação à localização do objeto, determina o modo pelo qual o objeto será percebido. Enxergo 

a tela e o teclado de meu notebook que estão abertos sobre a mesa no momento em que 

escrevo, porque este é o lado que está diante de meus olhos, sendo esta imagem a [quase] 

totalidade da minha experiência visual nesse momento, dada a proximidade dos meus olhos 

para com a tela. Dito de outra forma,  

se considerarmos o caráter métrico de nossa experiência perceptual, ou seja, que 

coisas são manifestas como “aqui” ou “ali”, como “próximas” ou “distantes”, “acima” 

e “abaixo”, à “direita” ou à “esquerda” e assim por diante, todas essas locuções 

pressupõem estarmos localizados e orientados com respeito às coisas que são assim 

manifestas. Estarmos localizados e orientados, por nossa vez, pressupõe nossa morada 

 
90 Como bem pontua Cerbone (2014), antes de dar continuidade à discussão, é importante compreendermos o 

emprego do conceito de “Corpo”, com a letra inicial maiúscula. Na língua alemã, todo substantivo é escrito com 

a primeira letra em caixa alta; entretanto, a opção da tradução por manter o “C” na obra husserliana é para 

indicar a palavra Leib, em oposição ao termo “corpo”, com inicial minúscula, empregada para traduzir Körper. 

Ambas as palavras significam “corpo” em português, contudo, a distinção dos termos ocorre por haver uma 

diferença de sentido atribuída às palavras. Leib seria um correto do inglês body, que dá o sentido de um corpo 

vivo, ou, em termos fenomenológicos, experienciado; em oposição ao Körper, que tem um correlato em inglês 

corpse, dando ideia de um corpo enquanto entidade material, física, objetal. 



98 

 

corporal no espaço que experienciamos. Se não tivéssemos localização alguma no 

espaço que percebemos, então as coisas não apareceriam com orientação perspectiva 

alguma (Cerbone, 2014, p. 137). 

Contraditoriamente, nem sempre nossas descrições sobre localização se aplicarão 

corretamente a respeito de nossos próprios corpos. Cerbone (2014) comenta que não estamos 

nem perto, nem longe de nossos próprios corpos, estamos vivendo-o (mesmo que 

irrefletidamente). Por isso a compreensão de que o corpo é o ponto-zero de nossa orientação. 

Dessa maneira, Husserl já aponta a importância do corpo como fundamento da 

experiência perceptiva, rompendo com uma visão estritamente cartesiana da relação entre 

consciência e corporeidade. No entanto, sua fenomenologia ainda mantém uma distinção 

entre a consciência pura e o corpo, sem explorar plenamente as implicações existenciais desse 

dado. Como já indicado, nesse ponto Sartre avança, desenvolvendo uma concepção do corpo 

que não apenas o reconhece no centro da experiência perceptiva, mas também o insere 

diretamente na estrutura da existência. Em Sartre, o corpo não é apenas um meio através do 

qual a consciência apreende o mundo, mas uma dimensão constitutiva do ser-no-mundo, 

inseparável da maneira como o sujeito se engaja na realidade.  

A seguir, examinaremos como essa perspectiva sartreana do corpo transforma a 

compreensão da corporeidade na fenomenologia, e como ela se articula à questão das 

emoções. 

 

3.1 A noção de corpo para Sartre 

 

Na obra sartriana, a discussão sobre o corpo ganha ênfase no segundo capítulo da 

terceira parte de O Ser e o Nada. Antes da publicação desta obra, Sartre já havia escrito suas 

obras dialogando sobre a relação entre a consciência humana e a tese de sua liberdade (1938). 

Mais adiante, quando discutirmos as emoções em Sartre, falaremos mais sobre isso. Por ora, 

vamos nos ater a sua noção de corpo. 

Na descrição dada por Sartre (1943), o corpo apresenta um duplo caráter de 

existência: (1) um objeto no mundo e (2) enquanto experiência vivida imediata da 

consciência. Bornheim (2007) afirma que a discussão sobre o corpo elaborada por Sartre 

deriva de uma progressão da análise da intersubjetividade, que ocorre por meio de duas 

perspectivas: “a primeira, negativa, surge do próprio seio da contingência fundamental e da 



99 

 

impossibilidade de resolver a pluralidade de consciências numa síntese totalizadora. A 

segunda, positiva, brota do outro enquanto considerado como ser-objeto” (p. 95). 

Assim sendo, podemos compreender que o corpo existe como um certo instrumento 

material, sendo uma forma de ser-Em-si, enquanto a consciência que existe nesse corpo dá 

significado aos dados sensoriais brutos (visão, audição, paladar, tato e olfato), que via de 

regra são captados pelo corpo. Em conformidade com Catalano (1985), compreendemos que, 

se o ser-Em-si é algo que existe em sua plena positividade, incapaz de reflexão, em oposição 

ao ser-Para-si, que existe através da negatividade e não se prende à existência como algo 

“simplesmente dado”; o Para-si é algo que, em sua gênese, se distancia de uma forma de 

existência “pronta”; embora vivendo, se afasta de um modo de existência já definido. Logo, o 

Para-si é uma nadificação do Em-si, ou seja, o corpo é o Em-si como algo nadificado, não 

pronto, não carregado de sentido prévio à experiência vivida do Para-si. 

É preciso certo cuidado, como aponta Campos (2017), para não incorrer à noção de 

corpo a partir da ontologia sartriana por meio da seguinte dúvida: “mas, afinal, o corpo é um 

ser-em-si ou um ser-para-si?”. Apesar de legítima a pergunta, ela já aponta em sua elaboração 

um caminho separativo entre mente e corpo tal qual um correlato de para-si e em-si, algo que 

se distancia da noção dialética e originariamente unitária do ser humano como um todo. Esse 

argumento se comprova na própria descrição sartriana: o para-si precisa do em-si para existir, 

e em consequência significa dizer que não há consciência sem corpo e, por fim, o corpo só 

pode ser pensado como “coisa isolada” quando se pensa o corpo como objeto sem vida “no 

cadáver” (Sartre, 1943, p. 384). Sartre (1943) irá afirmar que “a consciência existe seu 

corpo”91 (p. 446, tradução nossa, grifo do autor).  

O filósofo francês, portanto, coloca em xeque o que a tradição do pensamento 

ocidental propunha para o corpo – o paralelismo com a ideia de máquina, dotada de leis 

próprias e imutáveis – visando restituir o caráter vivencial do corpo. 

O problema do corpo e de suas relações com a consciência é geralmente obscurecido 

pelo fato de começarmos considerando o corpo como certa coisa dotada de leis 

próprias e suscetível de ser definido do lado de fora, enquanto a consciência é 

alcançada pelo tipo de intuição íntima que lhe é própria. Com efeito: se, depois de ter 

captado “minha” consciência em sua interioridade absoluta, tento, por uma série de 

atos reflexivos, uni-la a certo objeto vivente, constituído por um sistema nervoso, um 

 
91 Do original: “Il faudrait plutôt dire, en servant comme d’un transitif du verbe exister, qu’elle exist son 

corps”. 



100 

 

cérebro, glândulas, órgãos digestivos, respiratórios e circulatórios [...], irei deparar 

com dificuldades insuperáveis: mas essas dificuldades provêm do fato de que tento 

unir minha consciência, não ao meu corpo, mas ao corpo dos outros. Com efeito, o 

corpo cuja descrição acabo de esboçar não é meu corpo tal como é para mim. Não vi e 

jamais verei meu cérebro, ou minhas glândulas endócrinas. [...] Não nego, nem 

pretendo ser desprovido de cérebro, coração ou estômago. [...] Sem dúvida, pude ver a 

mim mesmo durante uma radioscopia: a imagem de minhas vértebras em uma tela. 

Mas eu estava, precisamente, do lado de fora, no meio do mundo; captava um objeto 

inteiramente constituído, como um isto entre outros istos, e somente através de um 

raciocínio podia retomá-lo como meu: era, então, muito mais minha propriedade do 

que meu ser (Sartre, 1943, pp. 413-414, tradução nossa). 

Sartre (1943) coloca em questão a confusão que fazemos ao pensar o corpo para nós 

mesmos (enquanto entidade existencial), e o corpo para os outros (compreendido como um 

objeto). Tende-se a estudar o corpo, assim como outros objetos, à distância de nós mesmos; o 

que nos leva a considerá-lo como um ser-para-outro.  

Um exemplo prático que Sartre nos fornece para evidenciar essa condição 

contraditória, é o problema da visão. Ele afirma que o olho humano é incapaz de ver-se no 

ato de enxergar. Ou seja, mesmo que fosse possível para alguém ver o seu próprio olho por 

distintos meios (no espelho, na câmera do celular, em uma fotografia, etc.), o seu olho está 

“dirigindo seu olhar para o mundo” (Sartre, 1943, p. 405, tradução nossa). Percebemos o 

mundo como um outro. Quando alguém, como nos exemplos apresentados, pode ver seu 

olho, essa pessoa o vê como algo no mundo, ou seja, o olho que se apresenta é um outro em 

relação ao olho que está enxergando.  

Sabemos que o olho é um órgão sensível a ondas eletromagnéticas, tendo uma 

determinada estrutura que possibilita uma “certa” percepção visual mais ou menos nítida. No 

entanto, não é possível ver o olho em seu ato de enxergar. O olho experimenta o olhar. 

Assim, o olho não pode captar a si mesmo enquanto revela ao sujeito um aspecto visível do 

mundo (Sartre, 1943). Não há essa dupla consciência no ato de experienciar o mundo, tal 

como a consciência que vive o corpo, que em geral, costuma ser irrefletida. 

A descrição fenomenológica sartriana parte, portanto, da ideia do olho como um 

objeto que vê, na tentativa de recuperar a descrição da nossa experiência ao enxergar. O 

olho, enquanto órgão do corpo, é recuperado em termos de possibilidade e não como um 

mecanismo regulado por determinadas leis (ópticas). Nesse raciocínio, constatamos que o 



101 

 

corpo adquire duas formas de aparecimento inconciliáveis – de objeto e de experiência. “O 

Para-si deve ser todo inteiro corpo e todo inteiro consciência: não poderia ser unido a um 

corpo”92 (Sartre, 1943, p. 416, tradução nossa, grifo do autor). Em Sartre, o humano não é 

descrito como a união de uma consciência a um corpo.  

Nessa perspectiva, Sartre (1943) argumenta que o obscurecimento do corpo enquanto 

meu corpo, tende a surgir por ser algo que está no-meio-do-mundo. Dessa maneira, como 

estou sempre vivendo meu corpo, tendo a não o perceber como aquilo que age. Por exemplo: 

enquanto estamos escrevendo um texto, estamos direcionando nossa consciência para o fluxo 

de pensamentos que nos permite organizá-lo. Isso ocorre a tal ponto que tendemos a 

vivenciar a experiência da escrita como o ato de apertar determinadas teclas no teclado de 

nosso computador. Na relação que estabelecemos com o mundo, o objeto tende a ser nosso 

computador. Nossa experiência de vida (consciência de primeiro grau) só nos permite a 

vivência da escrita, obscurecendo para nós a qualidade de nossas mãos e braços como objetos 

que possibilitam o digitar no teclado. Só consigo me aperceber desta relação, ao afastar-me 

da experiência fluida da escrita e me olhar “de fora”, ao intencionar minha experiência de 

escrever e refletir sobre ela. 

Por isso, há uma tendência nossa em compreender o Para-si e o mundo como coisas 

separadas uma da outra, embora se relacionem como marco de fundamento da consciência: 

ao entrar em contato com o mundo, entra em contato consigo mesma e dota ambos de 

sentido. É nessa direção que o corpo acaba sendo compreendido como aquilo que está 

“negado” à minha percepção, ainda que ele seja o meu centro de referência em relação ao 

mundo.  

Sartre (1943) explica essa relação dizendo que: “somente pelo fato de que há um 

mundo, esse mundo não poderia existir sem uma orientação unívoca com relação a mim” (p. 

389, tradução nossa). Portanto, é o corpo que me possibilita um determinado ponto de vista 

em relação ao mundo, entretanto, esse ponto de vista não é meramente contemplativo, como 

se nossa consciência estivesse acima da realidade, sobrevoando-a; o corpo está comprometido 

com o mundo, sendo que ele está inserido nesse mundo. Nas palavras de Sartre (1943), “ser, 

para a realidade humana, é ser-aí; ou seja, ‘aí, sentado na cadeira’, ‘aí junto a esta mesa’, ‘aí, 

no alto desta montanha, com tais dimensões, tal direção etc.’”93 (p. 420, tradução nossa). 

 
92 Do original: “C’est tout entier que l’être-pour-soi doit être corps et tout entire qu’il doit ~etre conscience: il 

ne saurait être uni à u corps” 
93 Do original: “Être, pour la réalité-humaine, c’est être-là; c’est-à-dire ‘là sur cette chaise’, ‘là, à cette table’, 

‘là, au Sommet de cette montagne, avec ces dimensions, cette orientation, etc’” 



102 

 

A partir do exposto até agora, verificamos a prova ontológica (ou seja, que toda 

consciência é consciência de algo [intencionalidade]; sendo intencional, não pode haver 

conteúdos que lhes são internos [tese da vacuidade]; logo, a coisa que se está consciente deve 

estar fora da consciência). Sartre argumenta em prol de uma rejeição da noção de sensação 

enquanto um evento interno e privado, resultado de uma afetação com o mundo. A sensação 

(oriunda dos órgãos dos sentidos), tal como pensada costumeiramente em psicologia, parece 

descrever o corpo como um mediador entre a externalidade (mundo) e a internalidade 

(consciência), o que tem por consequência a afirmação de que não temos contato com o 

mundo, mas com as impressões que o mundo pode nos causar. Isso retira dos indivíduos a 

possibilidade de pensar a existência como experiência direta com o mundo, de tal forma que 

se torna possível argumentar, por exemplo, que o sofrimento advém da impressão (“errada”) 

que o indivíduo tem da realidade (qualquer que seja “a realidade”), e que é possível retirar o 

sofrimento do indivíduo ao auxiliá-lo a modificar sua impressão (“crença” ou “fantasia”) 

sobre o real. 

Na perspectiva sartriana, somos sujeitos incorporados. Em concordância com Campos 

(2017), e em oposição à noção clássica de sensação em psicologia, quer dizer que “eventos 

corporais como dor, prazer, calor, frio, amargor, doçura, ira, etc., para ele, não são sensações, 

no sentido que acabamos de descrever, e sim atos conscientes. Ou seja, são a própria 

consciência.” (p. 25, grifos da autora). No entendimento de Sartre (1943), essa compreensão 

pode ser constatada em alguns trechos do Ser e o Nada, como, por exemplo: 

O prazer não pode distinguir-se – sequer logicamente – da consciência de prazer [...]: 

não é uma representação, é um acontecimento concreto, pleno e absoluto. [...] Não há 

antes uma consciência que recebesse depois a afecção prazer, tal como se colore a 

água – do mesmo modo como não há antes um prazer (inconsciente ou psicológico) 

que recebesse depois a qualidade de consciente, como um feixe de luz. Há um ser 

indivisível, indissolúvel. (Sartre, 1943, p. 11 grifos do autor)  

E também: 

O corpo de Pedro de modo algum se distingue de Pedro-para-mim (…): esse franzir 

de cenho, esse rubor da face, essa tartamudez, esse leve tremor das mãos, esses 

olhares enviesados que parecem ao mesmo tempo tímidos e ameaçadores, tais 

fenômenos não expressam ira, mas são a ira (Sartre, 1943, p. 386, grifos do autor) 

Portanto, a ira não é um estado privado (ou interno) de Pedro que acontece em seu 

corpo após o mesmo ter sido afetado por uma causa externa que lhe produziu alterações 



103 

 

fisiológicas (teoria de Cannon-Bard) e que, quando constatadas por ele (teoria de James), o 

teria deixado irado. Cenho franzido e rubor, em uma perspectiva sartreana, não são efeitos 

(afecções) causados no corpo pelo objeto que provocou a ira – eles são a própria ira. O 

prazer, de modo análogo, não é considerado uma afecção – não no sentido de o corpo ser 

afetado “de fora” por algo prazeroso – que adere a posteriori, tal como propõe Kant, uma 

consciência. “Não há uma causa exterior produzindo um evento psíquico [o prazer] nem um 

evento psíquico produzindo consciência de si” (Sartre, 1943, p. 21). O prazer é, ele mesmo, 

uma forma de consciência, ou seja, uma forma de o sujeito dirigir-se intencionalmente 

para algo no mundo. 

No fim das contas, ao falarmos da percepção, é que percebo os objetos do mundo 

segundo uma ordem, uma determinada orientação. Se voltarmos ao exemplo da redação do 

presente texto, posso descrever que minha percepção visual está focada na tela de meu 

computador. Contudo, ainda assim posso ver, perifericamente, minhas mãos se mexendo e 

pressionando o teclado, alterando constantemente o que minha visão apreende (minha tese 

tomando forma). Ao mesmo tempo, sei que não estou isolado vendo apenas uma tela. Se 

tomarmos emprestado alguns termos da psicologia da Gestalt, poderíamos dizer que a tela 

aparece como figura94 sobre um fundo95 de outros objetos ao meu redor: mãos, mesa, 

celular, garrafa de água, livros; além das outras percepções que me aparecem aos sentidos (o 

barulho da construção no prédio ao lado, o cheiro do café presente na clínica, a sensação de 

frio de inverno, etc.). 

É por meio de mim, enquanto para-si, que organizo a experiência perceptual que 

tenho neste campo de objetos visto pelos meus sentidos. Entretanto, não é necessário – como 

uma imposição arbitrária – que tudo isso descrito seja dessa maneira, não podendo ser de 

outra forma. Toda a percepção da realidade vivenciada que descrevi é contingente: poderia 

ser de outra maneira. Mas, mesmo que a realidade se apresentasse de outro modo que não o 

do exemplo citado, ainda assim os objetos que eu poderia ter à minha disposição apareceriam 

sempre de uma só vez, como uma totalidade. Mesmo assim, apareceriam sob uma 

perspectiva muito particular: a minha. Essa perspectiva me possibilita o encontro com os 

objetos do mundo de uma determinada maneira. Como afirma Merleau-Ponty (1999, p. 136), 

“é preciso que os objetos me mostrem sempre somente uma das faces”, na medida em que os 

percebo. 

 
94 Imagem que se destaca no campo visual 
95 Determinadas percepções que tenho, mas que, por meio da intencionalidade, não viso neste momento, a fim 

de orientar o foco para a figura. 



104 

 

Por essa razão, em fenomenologia, dizem que nossa consciência (e, no limite, nosso 

ser como um todo) é uma intencionalidade. A consciência possibilita um direcionamento de 

nós mesmos para o mundo, como um alvo demarcado. Isso demonstra certa forma de 

orientação do indivíduo para o mundo, atribuindo-lhe sentido. A intencionalidade, sendo 

estrutura constitutiva do Para-si, é o que possibilita a mudança e direcionamento do olhar a 

cada momento, de forma que o mundo aparece para mim através da manifestação dos objetos 

nele presentes, enquanto “o objeto aparece sobre fundo de mundo e se manifesta em relação 

de exterioridade com outros ‘istos’ que acabam de aparecer”96 (Sartre, 1943, p. 430, tradução 

nossa). Nesse sentido, compreendemos o corpo (entendendo-o como parte do para-si) 

enquanto algo coextensivo ao mundo, central para o ponto de vista da primeira pessoa e 

fundamental à fenomenologia.  

O corpo tal como vivido para mim é o ponto de vista sobre o qual não posso mais ter 

um ponto de vista; é a possibilidade que sou de andar, de correr, de nadar, etc., e não 

algo que vi em tratados de fisiologia. Este último, Sartre o considera um corpo morto, 

aquele cujo ser é o ser de um “isto”. Tomar um ponto de vista sobre meu próprio 

ponto de vista acerca do mundo (meu corpo) seria captá-lo enquanto um “isto” 

disposto em rede com os demais “istos”. Entretanto, neste caso, a relação se tornaria 

uma relação de conhecimento e nos desviaríamos do corpo-Para-mim, que é 

fundamentalmente vivido. Com isso, Sartre busca nos dizer que o corpo (isso vale 

igualmente para a consciência, pois ela “existe seu corpo”) é uma dimensão vivida a 

todo o momento. Sobre este pano de fundo é que as relações de conhecimento podem 

se fundamentar (Inague Júnior, 2014, p. 147). 

O caráter de “isto” a que Inague Júnior (2014) se refere, inclui também a noção de 

corpo-para-mim, já que o ser-no-meio-do-mundo está sempre, e a todo momento, cerceado 

por campos perceptivos e práticos. Ou seja, o corpo está situado como um centro de 

referência objetivo, que está alocado em um determinado campo ao seu entorno (Sartre, 

1943). Entretanto, 

[...] esse centro, como estrutura do campo perceptivo considerado, não é visto por nós: 

somos o centro. Assim, a ordem dos objetos do mundo nos devolve perpetuamente a 

imagem de um objeto que, por princípio, não pode ser objeto para nós, já que é aquilo 

que temos-de-ser. Assim, a estrutura do mundo pressupõe que não podemos ver sem 

 
96 Do original: “L’objet paraît sur fond de monde et se manifeste em relation d’extériorité avec d’autres ceci qui 

viennent d’apparaître” 



105 

 

sermos visíveis. As referências intramundanas só podem efetuar-se com objetos do 

mundo, e o mundo visto define perpetuamente um objeto visível, ao qual remete suas 

perspectivas e disposições.97 (Sartre, 1943, p. 431, tradução nossa). 

Inague Júnior (2014) explica que Sartre (1943) define o corpo-Para-si de duas 

maneiras: primeiro, como um “não objeto”, e, em determinados casos, como um “quase-

objeto”: “aquilo que me faço ser e que, por isso mesmo, não pode ser um objeto-para-mim às 

últimas consequências” (Inague Júnior, 2014, p. 149). “[O corpo] é o em-si transcendido pelo 

para-si nadificador e que recaptura o para-si nesse transcender mesmo”98 (Sartre, 1943, p. 

421, tradução nossa). Sartre (1943) afirma que o corpo “está por toda parte no mundo”, de 

modo que se situa em um campo de referências práticas, o que possibilita sermos uma “[...] 

perpétua expansão que remete constantemente a um centro e de ser esta imagem-vivida que o 

mundo me devolve” (Inague Júnior, 2014, p. 86). 

Fazendo um paralelo com o pensamento de Merleau-Ponty (1999), o corpo me 

possibilita a capacidade de ter um ponto de vista sobre o mundo; contraditoriamente, pela 

própria estrutura do mundo, não posso ter um ponto de vista sobre mim mesmo, porque não 

sou objeto de minha pessoa, sou um existente. Nesse raciocínio, assim como para a 

percepção, existem diversos objetos que indicam diretrizes sobre o campo a ser percebido, 

orientado em relação a mim; também na ação surge algo similar: o corpo é experimentado 

como “instrumento e alvo de nossas ações” (Sartre, 1943, p. 359). 

Nossa ação para o mundo direciona-se aos objetos que estão por aí, à nossa 

disposição. Esses objetos podem ser apreendidos como coisas ou utensílios (Santos, 2011, p. 

92). A utensilidade de um dado objeto é dada na medida em que estabeleço referências 

práticas, a partir de mim mesmo, em relação a esses objetos. Assim, capto meu corpo por 

meio da ação que exerço sobre o mundo, ainda que, inicialmente, essa consciência seja 

irrefletida de mim mesmo, obscureça a minha experiência enquanto vivente.  

Quando realizo uma determinada atividade, como ouvir música, percebo que a ação 

de ouvir não aparece, em um primeiro plano, como algo refletido, mas como uma ação “de 

segundo plano”. Na medida em que ouço a música, revelam-se para mim os instrumentos 

 
97 Do original: “[...] ce centre, comme structure du champ perceptif considéré, nous ne le voyons pas: nous le 

sommes. Ainsi, l’ordre des objets du monde nous renvoie perpétuellement l’image d’um objet qui, par principe, 

ne peut être objet pour nous puisqu’il est ce que nous avons à être. Ainsi, la structure du monde implique que 

nous ne pouvons voir sans être visibles. Les références intramondaines ne peuvent se faire qu’a des objets du 

monde et le monde vu définit perpétuellement um objet visible auquel renvoient ses perspectives et ses 

dispositions”. 
98 Do original: “il est l’em-soi dépassé par le pour-soinéantisant et ressaisissant le pour-soi dans ce 

dépassement même” 



106 

 

utilizados, um determinado ritmo, uma certa harmonia, talvez uma letra cantada, etc.; mas me 

é ocultado o ouvido que ouve – não que ele seja inexistente à minha audição, mas não capto, 

de início, o ouvido que ouve como “meu ouvido que neste momento recebe uma certa 

vibração sonora”. No ato de ouvir, os ouvidos são tão somente um utensílio que possibilita a 

audição; assim como, de forma análoga, meus olhos não são percebidos enquanto aquilo que 

possibilita minha visão, mas aquilo que está em ato já vendo o que está a minha frente. Isso 

vale também para os outros sentidos. 

Em suma, nossa consciência no ato de agir não capta o corpo como um instrumento, 

mas vive-o. São os utensílios do mundo à minha disposição que indicam a referência ao meu 

corpo: a cadeira me indica que estou sentado, a temperatura me indica que está frio, etc. 

Assim, o corpo se adapta aos objetos do mundo, lidando com a resistência que as coisas 

imprimem em si. Merleau-Ponty (1999) chega a dizer que o corpo funciona como um 

instrumento, assim como os objetos; mas o corpo é aquilo pelo qual a instrumentalidade dos 

objetos se torna possível. Um exemplo muito interessante sobre o corpo e sua 

“extensividade”, ou seja, que a percepção do mundo pode ser expandida através dos objetos 

no mundo, pode ser encontrada no exemplo da bengala, apresentada por Ponty na 

Fenomenologia da Percepção: 

A bengala do cego deixou de ser para ele um objeto, ela não mais é percebida por si 

mesma, sua extremidade transformou-se em zona sensível, ela aumenta a amplitude e 

o raio de ação do tocar, tornou-se o análogo de um olhar. Na exploração dos objetos, o 

comprimento da bengala não intervém expressamente e como meio-termo: o cego o 

conhece pela posição dos objetos, antes que a posição dos objetos por ele. A posição 

dos objetos está imediatamente dada pela amplitude do gesto que a alcança e no qual 

está compreendido, além da potência de extensão do braço, o raio de ação da bengala. 

(Merleau-Ponty, 1999, p. 198). 

Da mesma maneira, podemos pensar na utilização de diversos aparelhos eletrônicos 

na atualidade. Eles se tornam uma extensão minha em relação ao mundo na medida em que 

podem ser utilizados como mais um recurso de nossas “memórias”; na conexão [quase que] 

instantânea com outras pessoas; na interposição entre mim e algumas possibilidades de afeto, 

como, por exemplo, o tédio. 

Nessa linha de pensamento, podemos nos amparar em Heidegger (1927/2022), em 

suas conclusões de que na ação humana é possível atribuir determinada instrumentalidade a 

um dado objeto. O pensador alemão explica que, em sua concepção, “Rigorosamente, um 



107 

 

instrumento nunca ‘é’. O instrumento só pode ser o que é num todo instrumental que sempre 

pertence a seu ser.” (p.116, grifos do autor). Nesse sentido, é a relação que se estabelece com 

o instrumento que possibilita sua forma de ser, haja vista que os instrumentos são tidos como 

“‘algo para [...]’” (p. 116). Na estrutura “ser para”, acha-se uma atribuição ou referência de 

algo para algo. 

Parece confuso, mas tentemos nos deter à análise heideggeriana. Lidar com o mundo é 

sempre lidar com um ente intramundano, haja vista que estamos imersos no mundo espaço-

temporalmente e lidamos com as coisas e pessoas que nele existem. Assim, quando existe a 

possibilidade de um manuseio de determinado objeto, diz-se, na linguagem heideggeriana, 

que este ente é um instrumento (Zeug) ou um manual, pois os objetos do mundo estão a 

nossas mãos. Portanto, o ser dos objetos reside em sua manualidade (Zuhandenheit). Com 

isso, o sentido de ser daquilo que é manual está em seu manuseio. Um exemplo apresentado 

por Heidegger (1927/2022) é a relação de um martelo com o ato de martelar. O martelo, 

enquanto objeto situado no espaço e no tempo, atua como simplesmente dado 

(Vorhandenheit)99, mas ao utilizarmos o martelo para martelar, desvelamos o sentido de ser 

do martelo, sua utilidade.  

Assim, Heidegger direciona sua argumentação ao sentido existencial e 

fenomenológico da experiência que temos sobre as coisas, em oposição ao modo como as 

ciências o fazem. Na ciência, qualquer tipo de experiência se torna um simples dado, algo 

“isolado” e “puro”, ou seja, simplesmente é. As coisas são demonstradas mediante cálculos, 

medições e produções, mas escapa ao plano científico o martelar. O sentido atribuído a esse 

ato só pode ser adquirido no uso, no manuseio de algo. 

Então, conforme dito anteriormente, Heidegger compreende o corpo como parte do 

envolvimento prático e cotidiano do Dasein com o mundo. O corpo, nesse contexto, não é 

tomado como um objeto isolado ou reduzido a termos biológicos, mas enquanto aquilo que 

está inserido e opera dentro das possibilidades existenciais do Dasein. Nesta concepção, o 

corpo aparece implícito, como o meio pelo qual o Dasein habita e interage com a 

temporalidade, a espacialidade e a afetividade. O corpo não é tematizado enquanto “presente 

à mão" (vorhanden), mas “pronto para uso” (zuhanden), integrado às práticas cotidianas. 

 
99 Os termos em alemão nos ajudam a compreender a construção do pensamento heideggeriano. A partícula 

“Zu”, em alemão, pode significar várias coisas, mas quando utilizada como prefixo, a exemplo do caso de 

Zuhandenheit, ela nos demonstra um sentido, uma direção, um intencionamento “para” algo. Em oposição, a 

utilização da partícula “Vor” nos remete a algo que antecipa, ou vem à frente, como em Vorhandenheit. Dessa 

forma, Zuhandenheit é traduzido como manualidade, no sentido de uma que se realiza enquanto Vorhandenheit 

seria algo anterior à própria experiência da utilização de algo. 



108 

 

À vista do exposto, cabe mencionar uma convergência entre Heidegger e Merleau-

Ponty na maneira como ambos compreendem o corpo. Para eles, o corpo é um elemento 

inseparável da existência e da experiência do mundo. Em Heidegger, a corporalidade do 

Dasein não pode ser reduzida a um mero objeto presente no espaço, mas deve ser entendida 

como um modo de ser que se manifesta no engajamento prático com o mundo. O corpo não é 

um instrumento externo à existência humana, e sim parte integrante de seu ser-no-mundo. 

Merleau-Ponty, por sua vez, expande essa concepção ao enfatizar a corporeidade 

como a base da percepção e da subjetividade. A seu ver, o corpo não é apenas um meio de 

interação com o mundo, mas a própria condição da experiência. A percepção não ocorre de 

maneira desincorporada, mas sempre a partir de um corpo situado, que sente e age no mundo. 

Assim, tanto Heidegger quanto Merleau-Ponty rejeitam a visão filosófica moderna do corpo 

como uma mera máquina separada da mente, propondo uma compreensão em que a 

corporeidade é inseparável da subjetividade e da existência. 

Sartre dialoga com essas concepções e também introduz uma perspectiva distinta, 

enfatizando a ambiguidade da relação entre a consciência e o corpo. Se para Heidegger e 

Merleau-Ponty o corpo é o meio pelo qual o ser humano se engaja no mundo, para Sartre ele 

também pode ser experimentado enquanto objeto que escapa à consciência no existir. Esse 

ponto se torna particularmente evidente em sua análise do olhar do outro: quando somos 

vistos por alguém, nosso corpo deixa de ser apenas algo vivido subjetivamente e passa a ser 

um objeto para a consciência alheia. Esse paradoxo entre subjetividade e objetificação é 

central para a fenomenologia sartriana, e se desdobra em diversas dimensões da existência, 

incluindo a afetividade. 

 

3.1.1 O captar ontológico do corpo: para-si e para-outro  

 

Sartre descreve os modos de ser (ou ainda, as dimensões ontológicas corpóreas): o 

corpo-para-si (ou facticidade); o corpo-para-outro; e o “para-si-para-outro” (uma terceira 

dimensão que aponta para a intersubjetividade. As dimensões apresentadas precisam, afirma 

Sartre, efetivar-se de modo a respeitar a ordem do Ser, do fenômeno corpo tal como ele é 

encontrado, e não a uma ordem que seja puramente lógica (seja dedutiva ou indutiva).  

A partir da observação direta do corpo enquanto fenômeno, Sartre demarca dois 

modos pelos quais podemos alcançá-lo, sendo um irredutível ao outro: (1) o Corpo 

Concreto; e (2) o Corpo Abstrato. Estes são dois modos de demarcação do fenômeno 



109 

 

Corpo: podemos alcançar o corpo concreto, o corpo como ser para si, tal como somos um 

Corpo por um tipo de acesso que nos é próprio, sem qualquer distância entre o corpo e a 

consciência. De outra perspectiva, podemos tomar nosso corpo e o corpo de outra pessoa de 

modo abstrato, por meio da consciência reflexiva. “Esta demarcação entre o corpo que sou 

(concreto), e o corpo para o outro (abstrato) permite não confundir dois planos ontológicos 

radicalmente distintos, o que não quer dizer separados” (Fuchs, 2018, p. 298). 

Quando se afirma que tais demarcações falam de um mesmo corpo, e que este [corpo] 

não pode ser compreendido de forma separada, o que se quer dizer é que não existe um corpo 

concreto de um lado, e de outro um que seja abstrato. O que há são dois modos distintos de 

alcançar o corpo enquanto fenômeno. Assim, o corpo que somos é alcançado por uma 

consciência perceptiva e espontânea (irrefletida), que, em sua origem, não evidencia 

característica de separação entre o corpo e a consciência. O corpo abstrato, por outra 

perspectiva demarcatória, pode ser alcançado por uma consciência de segundo grau 

(reflexiva), a qual, por ser tal como é, parece apresentar uma distância ou “separação” deste 

corpo. Essa distância ou separação é feita de nada, servindo apenas para uma demarcação 

contextual do corpo.  

Para ilustrar essas noções de corpo concreto e corpo abstrato, vejamos um trecho do 

livro exemplo O Paciente Psiquiátrico (1956), do psiquiatra holandês Jan Hendrik van den 

Berg (2014 – 2012): 

Os lamentos do paciente quanto ao seu estado físico (não tem a menor aparência de 

estar enfermo), referem-se ao seu coração. Há muitos anos que vem sofrendo de 

palpitações, especialmente em crises esporádicas. A princípio essas crises eram 

suportáveis, mas se tornaram gradualmente tão violentas que receava desmaiar de 

fraqueza. No intervalo dessas crises, sofre de dor permanente no peito. Parece-lhe que 

seu coração bate depressa demais. Há qualquer coisa de errado em seu peito; alguma 

coisa que vai rebentar. O paciente tem medo que seu coração pare subitamente de 

bater. É por isso que conserva a mão dentro do colete; quer estar alerta quanto ao seu 

batimento. O seu pulso, de fato, tem ritmo muito rápido e ligeiramente irregular. 

Afinal de contas, seria talvez conveniente consultar um cardiologista. Replica, todavia 

que já consultou grande número de cardiologistas, que lhe asseguraram unanimemente 

estar perfeito o seu coração. Mostra-me a carta que recebeu do último cardiologista 

consultado, o mesmo que lhe sugeriu consultar um psiquiatra. Os dizeres dessa carta 

confirmam que o exame cuidadoso não revelou qualquer anomalia, a não ser as 



110 

 

batidas muito rápidas e o pulso ligeiramente irregular. Junto a carta está um filme 

eletrocardiográfico, que de sobejo prova nada haver de anormal no coração (Berg, 

1956/1981, p. 15). 

No relato acima, o paciente descreve uma experiência de sofrimento vivido. Ele se 

refere a um coração concreto; por outro lado, o coração quando examinado é tomado de 

maneira abstrata pelo(s) médico(s) cardiologista(s). Contudo, trata-se do mesmo coração. O 

coração que palpita e possibilita um pulso irregular é de corpo concreto de um paciente 

concreto que percebe e sofre – é corpo e é consciência ao mesmo tempo. De outro lado, o 

coração quando examinado é tomado de modo abstrato – não vivido, mas examinado por 

meio de metodologias específicas. Ambas as perspectivas, concreta e abstrata, de paciente e 

de médico, são fenômenos da realidade: é verdadeiro o sofrer, assim como é verdadeira a 

ausência de um problema, de fato, cardíaco.   

Pela ordem ontológica chegamos ao corpo concreto, entendendo-o como o corpo que 

somos (nas mais diferentes situações), agindo intencionalmente (em movimento para o 

futuro). Esse corpo concreto pode ser compreendido como ser para-si, tal qual o exemplo do 

paciente que sofre as palpitações no coração, tem dor no peito, permanece com a mão sob o 

colete, etc. Esse corpo concreto se encontra “aí”, no meio do mundo, situado entre as coisas, 

existindo em um dado tempo e em uma dada localidade; porém, ele pode ser abstraído de sua 

realidade e constatado por uma consciência reflexiva que o analisa de maneira abstrata – no 

caso do exame médico.  

Seguindo a ordem ontológica, é necessário compreender primeiro o corpo concreto – 

ou o corpo como ser-para-si, corpo e consciência. Esse corpo concreto pode ser visto de 

forma abstrata, tanto pelo outro quanto pelo próprio sujeito. Um exemplo de abstração do 

próprio corpo seria: quando o paciente reclama da dor no seu peito, ou das palpitações 

cardíacas, ele está tomando o corpo de maneira abstrata, o que se constata quando ele diz: 

“meu coração está acelerado”. Quando se emite essa asserção, verifica-se uma atitude 

reflexiva em relação ao seu coração acelerado, a qual aparece enquanto fenômeno – um 

distanciamento do paciente em relação a seu coração. O paciente toma o corpo enquanto 

propriedade, mais do que como parte de si – situação oposta a quando está vivenciando as 

palpitações, em que não há distância alguma entre o paciente que tem consciência da 

experiência total do coração acelerado: ele é o coração acelerado. 

A pessoa que examina/constata o próprio corpo toma-o, muitas vezes, abstratamente, 

do mesmo modo que pode examinar/constatar outros objetos: um relógio, uma mesa, o 



111 

 

celular, etc. Esses objetos também são possíveis de alcançar pelo outro, por meio de uma 

consciência que se direciona a eles. De igual forma, outro também pode alcançar o corpo do 

paciente, como alcança qualquer outro “corpo” presente numa situação dada: este é o plano 

ontológico por meio do qual o corpo é captado pelo outro, como objeto.  

Então, temos o corpo-para-si (o corpo concreto) e, sendo esse corpo, é-se o corpo-dor, 

o corpo-prazer, os olhos fatigados, os dedos sobre o teclado, o pescoço enrijecido, o coração 

palpitante, etc. Essa é a primeira forma de alcançarmos o corpo por meio de uma consciência 

perceptiva espontânea, imediata, e sem alguma distância do corpo. Neste plano, é-se 

integralmente corpo e consciência, um ser psicofísico e pré-reflexivo. Por outro lado, este 

corpo que se é alcançado, só o é pelo outro. Numa partida de futebol, o jogador é 

inteiramente pernas que correm pelo campo de futebol, pés que chutam a bola em dada 

direção; se porventura ele sofre um acidente e a perna é fraturada, ele é inteiramente essa 

perna e a dor que lhe impõe. Contudo, os torcedores o captam como objeto: constatam que o 

jogador chuta a bola em dada direção e teve a perna quebrada, que por suas reações físicas, 

expressão facial, contorções do corpo, está com dor. Tudo isso é alcançado de fora, pelo 

outro.  

Em síntese, o corpo-para-si (ou facticidade) manifesta o ser contingente do para-si, 

isto é, uma presença ao mundo como condição situada da realidade humana, constantemente 

transcendida em possibilidades. O aspecto do corpo não pode ser definido fora das relações 

que se estabelece com o mundo, tampouco separado da consciência. Nesse sentido, o corpo 

não é puramente uma entidade espacial tal como outros seres-em-si; ao contrário, o corpo 

move-se e interage com o espaço e com os outros objetos, modificando o que “está posto”. 

Isso se evidencia pela ação e pelos sentidos que definem tanto uma determinada ordenação 

em direção ao mundo, quanto um “centro de referência”, como apontavam Husserl (1901) e 

Ponty (1999). Assim, o corpo não pode ser compreendido como mero utensílio, mas como 

algo que [me] constitui aquele que sou. 

Neste sentido, meu corpo está por toda parte no mundo: está tanto lá adiante, no fato 

de que o poste luminoso esconde o arbusto que cresce na calçada, quanto no fato de 

que a mansarda, mais longe, acha-se acima das janelas do sexto andar, ou no fato de 

que o automóvel que passa ruma da direita para a esquerda, detrás do caminhão, ou de 

que a mulher atravessando a rua parece menor do que o homem sentado à varanda do 

bar. Meu corpo, ao mesmo tempo, é coextensivo ao mundo, está expandido 



112 

 

integralmente através das coisas e concentrado nesse ponto único que todas elas 

indicam e que eu sou sem poder conhecê-lo (Sartre, 1943, p. 432, tradução nossa).100  

Diante deste excerto, entendo que existo meu corpo. No mesmo sentido, minha 

consciência existe meu corpo. Isso se apresenta de tal forma amalgamado, que o próprio 

existir corpóreo-consciente se confunde com o modo pelo qual nos afetamos, uma vez que as 

emoções são um modo de ser da consciência. Dito de outro modo, o que Sartre chama de 

corpo-para-si manifesta a própria consciência (irrefletida, inicialmente) como uma 

facticidade.  

Esta consciência visa uma superação de sua existência (como um em-si, um objeto) 

por meio da intencionalidade (que se manifesta, dentre outros modos, por meio da ação no 

mundo), o que permite a transcendência. É justamente por transcendermos a nós mesmos que 

acabamos superando, ultrapassando e até transcendendo o nosso próprio corpo. Contudo, este 

transcender não elimina o corpo, mas instaura um impulso inicial para o vivido.  

O segundo modo de ser, corpo-para-outro, remete a uma dimensão corpórea abstrata, 

que não surge enquanto fenômeno do vivido, mas do conhecido. Ele é alcançado enquanto 

fenômeno em relação sintética com o mundo e com a consciência; ou seja, ele é alcançado na 

relação com o outro. Sartre (1943) diz que este é um “corpo-mais-do-que-corpo” (p. 473), 

tendo em vista que este é um objeto psíquico na medida em que facticidade e transcendência 

se confundem. 

Quando o corpo do outro surge, acontece como um centro de referência secundário, 

indicado pelos objetos com os quais nos relacionamos (por exemplo, verificar um corpo – 

uma pessoa – em determinada situação); por outro ângulo, esse corpo do outro é também 

carne (uma coisa). Dessa forma, há uma diferença substancial entre o corpo-para-outro, que, 

em síntese, é o outro em situação; e o cadáver, um “isto” em uma relação de exterioridade 

com outros “istos” aí no mundo – sendo esse um ser que não pode mais se transcender. 

Isto quer dizer que o corpo do Outro é apreendido por mim tal como um Em-si, de 

modo que transcendo sempre rumo às minhas possibilidades, revelado por características 

contingentes. Essas características revelam que  

 
100 Do original: “En ce sens, mon corps est partout sur le monde: il est aussibien lá-bas, dans le fait que le bec 

de gaz masque l’arbuste qui croìt sur le trottoir, que dans le fait que la mansarde, lá-haut, est au dessur des 

fenêtres du sixième ou dans celui que l’auto qui passe se meut de droite à gauche derrièrre le camion. Ou que la 

Femme qui traverse la rue paraìt plus petite que l’homme qui est assis à la terrasse du café. Mon corps est à la 

fous coextensif au momnde, épandu tout à travers les choses et, à la fois, ramassé em ce seul point qu’elles 

induquent toutes et que je suis sans pouvoir le connaître” (Sartre, 1943, p. 432). 



113 

 

O corpo do Outro é o puro fato da presença do Outro em meu mundo como um ser-aí 

que se traduz por um ser-como-isto [...] como corpo sem captar, ao mesmo tempo, de 

modo não explícito, meu corpo como o centro de referência indicado pelo Outro 

(Sartre, 1943, p. 382).  

Desse modo, a relação de alteridade com o corpo do Outro não me permite percebê-lo 

apenas como carne, ou seja, um objeto isolado em pura relação de exterioridade com outros 

objetos, mas, ao contrário, este corpo me é “dado originalmente como corpo em situação” 

(Sartre, 1943, p. 384), sendo impossível separá-lo dessa experiência vivida.  

Retoma-se, com isso, a máxima sartriana que argumenta em prol da existência 

preceder a essência, pois não há primeiro o corpo para depois haver a ação, mas o corpo deve 

ser a contingência objetiva da ação do outro. Com isso, o Outro, enquanto corpo, não pode 

ser inserido em uma situação já existente ou previamente definida, uma vez que é justamente 

a partir dele que passa a existir a situação. 

Jamais será possível compreender o problema psicológico da percepção do corpo do 

Outro se não captarmos primeiro esta verdade essencial: o corpo do Outro é percebido 

de modo totalmente diferente dos demais corpos; porque, para percebê-lo, vamos 

sempre do que está fora dele, no espaço e no tempo, a ele mesmo; captamos sua 

atitude a contrapelo por uma espécie de inversão do tempo e do espaço. Perceber o 

Outro é fazer anunciar através do mundo aquilo que ele é (Sartre, 1943, p. 384). 

Ainda assim, de outra perspectiva, o outro aparece à nossa consciência enquanto um 

‘para-si objeto’, como uma transcendência-transcendida. Isso significa que enquanto nos 

projetamos na vida, em nossas respectivas possibilidades, apreendemos o outro como um 

“isto” incapaz de transcendência. O outro não é isto exatamente como um objeto, mas é 

“indicado primeiramente pelas coisas como um instrumento” (Sartre, 1943, p. 380). 

Porém, o corpo do outro pode aparecer como ponto de vista para mim, mas o meu 

corpo é o ponto de vista do qual eu não posso ter um ponto de vista, se revelando 

como um instrumento que não posso utilizar, mas o outro pode utilizá-lo com outros 

instrumentos. Assim, “o corpo do Outro é indicado pela ronda das coisas-utensílios, 

mas indica, por sua vez, outros objetos, e, finalmente, integra-se em meu mundo e 

indica meu corpo”, (SARTRE, 2015, p. 428), revelando como o corpo do Outro se 

mostra diferente de meu corpo-para-mim (Coelho, 2023, p. 19). 

Resulta disso a compreensão de que, a partir do corpo do outro, encontramos a 

possibilidade de que o outro nos conheça, mas “tal possibilidade se desvela 



114 

 

fundamentalmente no e por meu ser-objeto-para o Outro” (Sartre, 1943, p. 380), fazendo 

assim com que o corpo Outro não seja diferente daquilo que o Outro é para mim. Dito de 

outra forma, se conhecemos o mundo pelos sentidos, acessamos primeiramente o outro pelos 

sentidos; logo, o outro é fenômeno para mim. Sendo este outro um fenômeno, ele se revela à 

minha consciência por meio dos meus sentidos, de forma que se apresenta para mim como 

facticidade, enquanto me percebe, também, como uma facticidade outra. 

Então, o corpo do outro aparece como uma indicação de uma coisa no mundo. 

Portanto, de forma análoga: “o corpo do Outro acha-se presente por toda parte, na própria 

indicação que as coisas-utensílios lhe dão, na medida em que se revelam utilizadas por ele e 

por ele conhecidas” (Sartre, 1943, p. 381). Assim, quando o outro aparece, “há algo de novo: 

ele aparece agora sobre fundo de mundo como um isto que posso olhar, captar, utilizar 

diretamente” (p. 384). Mais à frente, ainda n’O Ser e o Nada, Sartre afirma que:  

Não podemos sair disso: o ‘objeto psíquico’ está inteiramente entregue à percepção e 

é inconcebível fora das estruturas corporais. [...] O corpo é o objeto psíquico por 

excelência, o único objeto psíquico. Mas, se considerarmos que o corpo é 

transcendência-transcendida, sua percepção não poderia, por natureza, ser do mesmo 

tipo da percepção dos objetos inanimados. [...] Todavia, o corpo do outro é dado 

imediatamente a nós como aquilo que o outro é. Nesse sentido, apreendemo-lo como 

aquilo que é perpetuamente transcendido rumo a um fim por cada significação 

particular [...] (Sartre, 1943, p. 387). 

Se captamos o Outro naquilo que ele é, também o caráter do outro não é diferente da 

facticidade; portanto, captamos o Outro também como livre, uma qualidade objetiva capaz de 

transitar e modificar situações. Porém, não se trata aqui de um transcender puramente 

subjetivo, mas de um fato objetivo: o corpo do outro não aparece fora de um meio 

contingencial, que o delimita.  

Por fim, o terceiro modo de ser manifesta a experiência de ser um objeto para outro, 

alcançado pelo outro, em particular, pelo olhar – para-si-para-outro. Sartre (1943) dirá que o 

outro nos dá pistas sobre um “eu” que não podemos conhecer sozinhos, tal como apresentado 

por afetos como “o medo, o orgulho ou a vergonha” (p. 307). Esse tipo de experiência 

permite que, através do outro, eu possa me conhecer. Um exemplo disso, na Náusea: 

É o reflexo de meu rosto. Muitas vezes, nesses dias perdidos, fico a contemplá-lo. 

Não entendo nada desse rosto. Os dos outros têm um sentido. O meu não. Sequer 

posso decidir se é bonito ou feio. Acho que é feio, porque me disseram. Mas isso não 



115 

 

me impressiona. No fundo, até me choca que se possam atribuir a ele qualidades desse 

gênero, como se se chamassem de bonito ou feio um bocado de terra ou um bloco de 

rocha (Sartre, 1938, p. 22)101. 

Por meio da relação, estabeleço analogia entre meu corpo (para-si) e o corpo-para-

outro. Como já dito, as dimensões ontológicas são irredutíveis entre si – o que vai ao 

encontro da distinção mais ampla, desenvolvida ao longo da obra, entre para-si e para-outro.  

A dialética deste fenômeno ocorre da seguinte maneira: o outro apreende no plano da 

relação o meu corpo (o corpo para si para o outro) na relação concreta. Desta forma, um 

indivíduo apresenta-se perante o outro, e o outro é compreendido pelo indivíduo enquanto um 

“eu”. Isso significa dizer que na relação espontânea e imediata com o outro enquanto 

fenômeno, o corpo não acaba sendo reduzido a um simples objeto, mas alcança-se um corpo 

concreto, em movimento e reciprocidade (Fuchs, 2018). 

Seguiremos, no próximo tópico, intercalando as noções sartrianas previamente 

elencadas, com o que é compreendido por Sartre quando ele fala sobre as emoções. Para ele, 

elas não podem ser compreendidas como meros estados internos ou reações passivas a 

estímulos externos. Diferentemente de abordagens filosóficas e psicológicas tradicionais que 

as tratam como reações “automáticas” (e também passivas), Sartre as entende como formas 

ativas de relação com o mundo, já que as emoções são um modo da consciência captar a 

realidade. Ou seja, as emoções não são apenas um “sentir”, mas uma maneira de dar sentido à 

realidade, apreendendo-a de uma certa maneira constitutiva da subjetividade e do projeto 

existencial daquele que vive. Sendo um modo de ser da consciência, a emoção vivida é uma 

forma de lidar com uma situação, funcionando como uma espécie de “mágica” que altera 

simbolicamente a relação do sujeito com o mundo. 

Essa perspectiva sartriana sobre as emoções nos conduz a um exame mais detalhado 

de seu papel na constituição da experiência humana e no modo com o qual a consciência 

estrutura sua própria existência. Veremos mais sobre isso no tópico a seguir. 

 

3.2 As Emoções na Filosofia de Sartre 

 

 
101 Do original: “C'est le reflet de mon visage. Souvent, dans ces journées perdues, je reste à le contempler. Je 

n'y comprends rien, à ce visage. Ceux des autres ont un sens. Pas le mien. Je ne peux même pas décider s'il est 

beau ou laid. Je pense qu'il est laid, parce qu'on me l'a dit. Mais cela ne me frappe pas. Au fond, je suis même 

choqué qu'on puisse lui attribuer des qualités de ce genre, comme si on appelait beau ou laid un morceau de 

terrea ou bien un bloc de Rocher” 



116 

 

Sartre dedica o ensaio Esboço de uma Teoria das Emoções, publicado em 1938, para 

se debruçar sobre o estudo das emoções. Nesta obra, estruturada em três partes, o filósofo 

francês se propõe a (1) responder à ideia clássica sobre as emoções, que as descreviam como 

puro desequilíbrio homeostático102; (2) questionar a descrição psicanalítica das emoções, 

resultado do pensamento da época, que reforçava uma noção introspeccionista das emoções 

tidas como estados internos dos indivíduos; e (3) propor uma contribuição fenomenológica às 

emoções, descrevendo-as como mais uma forma ou tipo de consciência que apreende como o 

mundo dá sentido ao mesmo na medida em que se afeta por ele. 

A primeira parte, como ponto central de uma teoria filosófica alinhada à 

fenomenologia, propõe uma crítica à noção de emoção como um puro produto fisiológico – 

ou, em última instância, da “natureza”. Tal crítica merece atenção, porque, muitas vezes, o 

caráter fenomenológico e existencial tende a ser apontado como “anticientífico” ou 

“negacionista” quando propõe uma crítica à redução das emoções humanas à biologia. Não se 

trata, nem aqui, nem no Esboço sartriano, de negar o caráter biológico da existência, bem 

como os componentes neurofisiológicos necessários para compreendermos o humano 

enquanto humano. A fenomenologia almeja compreender as condições de possibilidade de 

uma determinada experiência. Isso implica compreender condições necessárias e suficientes 

para se apreender, de alguma maneira, a realidade. 

Assim, em sua crítica a William James, Sartre coloca em xeque a visão meramente 

fisiológica, não porque estaria errada, mas por negligenciar um tópico que a psicanálise 

apresenta e é signa de nota: as emoções, como forma de expressão intencional da consciência, 

têm um significado. Mesmo que haja uma resposta de luta ou fuga, essa reação se dá, 

também, de um ponto de vista sobre como o indivíduo apreende a situação vivida. Ademais, 

as emoções não são somente uma eliciação de resposta automática em luta e fuga, mas 

ganham um caráter mais complexo. Quando pensamos em emoções ditas básicas, como 

propuseram antigos, medievais e até mesmo os contemporâneos, estamos pensando não 

somente em uma expressão física, mas também de interpretação do mundo. 

Isso implica dizer que sim, há uma necessidade de um corpo biológico que, como uma 

parte daquilo que constitui a existência humana, irá reagir ao meio que o cerca, 

“respondendo” de maneira fisiológica (liberação de hormônios, neurotransmissores, 

alterações momentâneas no funcionamento físico/orgânico, etc.). O que está posto em 

 
102 Na década de 1920, Walter B. Cannon (1871-1947), fisiologista norte americano, cunhou o termo 

homeostase, designando a tendência das funções corporais de manter o equilíbrio. 



117 

 

questão – e esse é o ponto filosófico-psicológico da fenomenologia-existencial –, é a 

explicação de suficiência do corpo humano enquanto algo que meramente responde ao 

ambiente, quase que de maneira passiva, sem possibilidade de se pensar outras formas de 

reação; ou seja, de um humano determinado e passivo diante de sua realidade externa. 

Tal compreensão é o ponto central da crítica sartriana. Não se negam as valiosas 

contribuições de Charles Darwin n’A Expressão das Emoções no Homem e nos Animais, obra 

publicada em 1872, no sentido comparativo de reações emocionais entre diferentes animais e 

seu papel adaptativo na tomada de decisões que podem levar à sobrevivência e reprodução 

das espécies; nem mesmo quanto à expressão de alguns comportamentos que, como o próprio 

Darwin aponta, indicam hábito e não necessariamente comportamento herdado; nem mesmo 

de se desprezar qualquer conhecimento acerca do funcionamento do sistema nervoso em sua 

integralidade.  

O foco argumentativo da fenomenologia-existencial se direciona ao entendimento do 

humano enquanto ser que existe transcendendo o puro naturalismo e/ou determinismo (seja 

material, biológico; ou idealista, esotérico). Este transcender se evidencia na célebre frase de 

Ortega e Gasset (1935/1982, p. 49), de que “[...] o homem não tem natureza [...] tem 

história”. Essa noção fundamental para o existencialismo não pode ser lida e (sub)entendida 

por uma leitura desconectada de toda uma compreensão, novamente, filosófica, moldada por 

um amplo arcabouço teórico-conceitual, sem o qual se compreende o que se quer e não o que 

o autor de fato está evidenciando. 

Dizer, como expõe o pensamento existencial, que o ser humano não tem natureza, não 

significa retirar deste primeiro seu caráter biológico, fisiológico e/ou físico-químico. É 

reiterar que este ser também biológico se constrói para além dos limites do que seu DNA lhe 

proporciona como determinação de sua constituição física (fenotípica). Evidenciar que o ser 

humano coexiste em sua biologia com seu caráter histórico é dizer que a característica 

necessária de sua existência material – composição de átomos de carbono e ligações de 

hidrogênio que compõe as bases nitrogenadas de seu DNA, por exemplo –, não são 

suficientes para explicar a ampla e polissêmica gama de comportamentos que geram a 

História humana em todas as suas produções: artísticas, literárias, técnicas, científicas, 

políticas, econômicas e socioculturais. 

Assim, em Sartre temos o argumento de que as emoções surgem como respostas que 

influenciam o projeto de vida do indivíduo, diante das situações vividas. O ser humano não é 

um ser passivo frente aos estímulos do mundo, mas um ser que se projeta, que atribui 



118 

 

significados e valores às situações com as quais se depara. As emoções são, então, formas de 

apreensão da realidade que se evidenciam na relação entre a consciência e o mundo. A 

consciência, projetada no mundo, encontra situações que ela percebe como uma ameaça ou 

um benefício para seu projeto de vida; e, na medida em que as vivencia e se intenciona ao 

mundo, as respostas fisiológicas são desencadeadas. Essa percepção não é apenas uma 

constatação intelectual, mas envolve o corpo como mediador ativo entre o sujeito e a 

realidade. É por meio da experiência psicofísica que a consciência se projeta no mundo e, ao 

fazê-la, gera respostas emocionais que são tanto uma forma de apreensão quanto uma 

maneira de agir sobre o mundo. 

Afirmar a historicidade como componente fundante do humano é apresentar a 

hipótese argumentativa daquilo que o diferencia em qualidade do mundo animal. É por sua 

atividade que transcende o puro determinismo que o humano constrói sua realidade 

superestrutrural e simbólica. Nesse sentido, vale lembrarmo-nos das palavras de Marx 

(1872/2009, pp. 189-190, tradução nossa): 

Uma aranha executa atividades semelhantes às do tecelão, e uma abelha envergonha 

muitos construtores humanos, através da construção de células de cera. Mas o que 

distingue, desde o início, o pior construtor da melhor abelha é que ele construiu a 

célula em sua cabeça, antes de construí-la na cera. No final do processo de trabalho, 

surge um resultado que já estava presente na imaginação do trabalhador no início do 

processo103. 

Com isso em mente, a argumentação fenomenológica e existencial busca reiterar que 

o ser humano não é um mero ente passivo frente ao meio e puramente determinado pela 

biologia; mas um ser ativo que, ao agir, muda a realidade em que está inserido; e, mudando a 

realidade, muda a si mesmo. É condição da natureza, por exemplo, ao haver limitação física 

de um ser, que este não consiga sobreviver por seus próprios meios; por outro lado, é 

característica da cultura possibilitar vias alternativas à natureza que permitam não só a 

sobrevivência, mas a comunhão de alguma “falha” ou limitação biológica. 

Quando retomamos o pensamento sartriano, ao partir de uma premissa epistemológica 

que argumenta e sustenta que o humano possui a capacidade de indeterminação e ação diante 

do mundo, tal compreensão irá estar presente em todos os estados e formas às quais a 

 
103 Do original: “Eine Spinne verrichtet Tätägkeiten, die denen des Webers ähneln, und eine Biene beschämt 

durch den Bau ihrer Wachszellen manchen menschlichen Baumeister. Was aber von vornherein den 

schlechtesten Baumeister vor der besten Biene auszeichnet, ist, daß er die Zelle in seinem Kopf gebaut hat, 

bevor er sie in Wachs baut. Am Ende des Arbeitsprozesses kommt ein Resultat heraus, das beim Beginn 

desselben schon in der Vorstellung des Arbeiters, also schon ideell vorhanden war” 



119 

 

consciência apreende a realidade. Isso quer dizer que as emoções são vistas nessa perspectiva 

enquanto mais uma forma de captação do mundo que, embora não escolhidas 

deliberadamente, evidenciam uma relação existencial do indivíduo que se emociona com a 

realidade com a qual interage. Dessa forma, a emoção, ao contrário de um mero “desbalanço” 

químico, é constituída por uma relação intencional e de sentido. 

A consciência, em Sartre, é o que torna possível a vivência emocional. A consciência 

não é uma simples reflexão ou introspecção; mas a abertura para o mundo, o espaço através 

do qual o sujeito interpreta os eventos e lhes atribui sentido. O corpo, sendo o mediador entre 

a consciência e o mundo, também é o campo onde as emoções se materializam. Quando nos 

emocionamos, não estamos apenas vivenciando uma mudança interna, estamos, 

simultaneamente, realizando uma relação ativa com o mundo que nos cerca. Essa relação é o 

que permite às emoções não serem reduzidas a reações fisiológicas automáticas, mas se 

tornem manifestações de nossa liberdade e da nossa capacidade de atribuir significado às 

situações. 

Um exemplo que pode ilustrar essa situação é o seguinte: é possível que em uma 

exposição em público, alguém apresente algumas reações fisiológicas, como aumento da 

frequência cardíaca, sudorese, agitação psicomotora das mãos e/ou pés, gagueira, dentre 

outras. Existe, aqui, uma relação que pode ser entendida como medo e/ou ansiedade, e que 

pode ser recorrente para um grande número de pessoas. É possível argumentarmos, em 

consonância com a biologia, que se trata de uma reação esperada, decorrente de uma grande 

excitação do sistema nervoso simpático que mobiliza o organismo a uma possível (e futura) 

reação de luta ou fuga. 

Contudo, apesar de ser um dado observável da realidade e passível de explicação 

biológico-fisiológica (a emoção, como reação, deve derivar de uma mudança na homeostase), 

tal argumentação distancia-nos do caráter vivencial de estar diante de um público, tendo 

expectativas sobre como se apresentará e como o público irá avaliar e agir diante da 

apresentação; experimentando reações físicas diante dessas expectativas e das ações, bem 

como lidando com elas. A situação exemplificada não mais diz respeito a uma condição de 

lutar ou fugir, o indivíduo tem de se apresentar ao público. Seu medo, em nossa 

compreensão, não é derivado da alteração biológica. Ao contrário, a reação biológico-

fisiológica surge juntamente com a própria expectativa e exposição ao público. Dessa forma, 

se é inegável a alteração da reação do sistema nervoso; por outro lado, nos parece que tal 

reação surge em conjunto com uma dada intenção frente à situação descrita. 



120 

 

Nossa argumentação está a favor de um não-determinismo e do entendimento dos 

humanos como seres ativos; nossa compreensão é que o sujeito age de forma teleológica, ou 

seja, com uma intenção sobre um futuro que imagina. É possível que um indivíduo com medo 

de exposição em público tenha medo, também, da consequência de sua aparição, como, por 

exemplo, ser rejeitado pelo outro. Isso evidencia um projeto: ser aceito. Tal projeto se 

demonstra em ato por meio da intenção do indivíduo, que, por sua vez, indica uma relação do 

indivíduo sobre si mesmo, seja como capaz ou incapaz de realizar com êxito determinada 

atividade. 

Portanto, as emoções, de uma perspectiva sartriana, são antes uma expressão da 

liberdade humana do que uma simples resposta a estímulos. Elas são o resultado da maneira 

como a consciência se projeta em um mundo que não se submete a uma lógica 

predeterminada, mas é constantemente reconfigurado pelas escolhas e significados que 

atribuímos a ele. O corpo não é um mero veículo passivo para essas emoções, mas sim o 

campo onde elas se tornam visíveis e concretas. Em última análise, as emoções são uma 

interação complexa entre o sujeito e o mundo, uma interação que envolve tanto a consciência 

quanto o corpo, e que reflete a liberdade do ser humano em projetar-se no mundo de maneira 

singular. 

Nossa compreensão nos parece mais completa no que se refere à totalidade do 

indivíduo, porque incorpora e dá ênfase em suas ações em um projeto que o mesmo constrói 

sobre si mesmo e sobre o outro. Assim, distante da compreensão das emoções enquanto 

desregulação, a “[...] consciência [emocionada] não é de modo alguma desordem ou puro 

caos, ela tem um sentido, significa alguma coisa.” (Sartre, 1938, p. 35, tradução nossa). É 

nesse sentido que Sartre utiliza a palavra “psicofísico”, para se referir à relação entre a 

consciência e o corpo. Sartre utilizou esse termo em algumas de suas obras com a finalidade 

explorar questões relacionadas à existência humana e à consciência, tais como no 

mencionado Esboço de uma Teoria das Emoções; mas também em outras obras como O Ser e 

o Nada, A Imaginação e outras. 

Como aponta Schneider (2006), reportando-se a Bertolino (2003), as escolhas dos 

indivíduos se dão no plano antropológico (da liberdade), instaurando-se, a partir disso, no 

nível psicológico (ou seja, pelas relações com o mundo e com os outros, escolho a mim 

mesmo, um cogito). Noutras palavras: ter consciência de si é refletir sobre escolhas a partir 

de situações concretas vivenciadas. Nas situações, o sujeito escolhe e, ao escolher, apreende o 

mundo de uma certa maneira: através de uma certa ação executada, de uma emoção que 



121 

 

sentiu; assim, unifica sua experiência de si. Vale lembrar que, para Sartre, a emoção é um 

modo de ser da consciência. Portanto, emocionar-se é também visar o mundo de um certo 

modo. 

Ao lançar-se livremente em dada direção, a possibilidade escolhida acaba por se 

impor a ele como um futuro que deve ser realizado, ou seja, como um destino, que 

acaba por engendrar sua dinâmica psicológica. O sujeito experimenta-se, assim, como 

que arrastado por forças alheias, como se algo o estivesse fazendo agir, quando, na 

verdade, ele sabe que é ele próprio que se lança nessa direção, daí o sofrimento gerado 

pelas situações de impasse psicológico (Schneider, 2006, p. 304). 

Já o cogito, em uma leitura fenomenológico-existencial, pode ser compreendido como 

a síntese das mais variadas formas de aparição do sujeito, pois a experimentação que o 

indivíduo faz de si mesmo se dá em uma experiência psicofísica. Com Sartre, rompe-se a 

dimensão de cogito cartesiana, ou seja, apriorística e abstrata; para se expor uma visão do 

cogito que se apresenta mediante experiências concretas, singulares e históricas (Schneider, 

2006). 

Da mesma forma, inverte-se, em Sartre, a lógica cartesiana que afirma que o sujeito 

não é, em primeira instância, reflexivo; mas pré-reflexivo: espontâneo e irrefletido. Nesse 

sentido, enquanto cogito não refletido, não há posicionamento do sujeito sobre si mesmo, 

como “em piloto automático”. Neste modo de ser, o sujeito realiza escolhas, pensa e sente 

sem uma distância de si que a reflexão possibilita, estando, desse modo, imerso em sua 

própria experiência concreta, preso em um plano “determinista” de sua existência “sou 

produto da minha condição” – eis a consciência de primeiro grau. 

Depois temos de nos haver com a situação que experimentamos, temos de nos 

apropriar, tomar distância daquilo que fizemos, pensamos, sentimos anteriormente. 

Tomamos a situação anterior como objeto, refletimos sobre ela e, ao fazer esse 

exercício, aparecemos perante nós mesmos, ficamos posicionais do eu, posicionamo-

nos enquanto sujeitos. É o que Sartre define como consciência de segundo grau 

(Schneider, 2006, p. 306). 

Compreendemos, assim, que o sujeito não é aquilo que pretende ser, da ordem da 

vontade e da razão, como propuseram os antigos e medievais, especialmente pautados na 

ética das virtudes (Schneider, 2006). Assim como o sujeito não é (somente) da ordem do 

conhecimento, como pensavam os modernos. Para o pensamento existencial, o sujeito, ou 

ainda, o cogito, é da ordem do saber, no sentido de uma experiência espontânea na qual a 



122 

 

consciência se configura a partir de uma vivência concreta e dinâmica no mundo. Não se 

trata, portanto, de um sujeito que se define por abstrações universais ou ideias fixas sobre si 

mesmo, mas de um ser que se faz presente em sua singularidade e historicidade, um ser 

sempre em construção. 

Essa visão do sujeito, como apresentada por Sartre, vai além da tradicional concepção 

que se tem sobre o corpo na modernidade e que é incorporada na contemporaneidade. Se, 

para Descartes, o cogito representava uma certeza fundamental, uma consciência abstrata e 

reflexiva que se bastava em sua reflexão sobre a existência, para Sartre, o cogito é, antes, um 

processo de constante transformação; uma síntese das várias experiências do sujeito que se 

projeta no mundo (uma totalização em curso). Assim como exposto, a consciência, para 

Sartre, não é algo fixo, uma substância que simplesmente observa; ela é, na verdade, a 

própria atividade de lançar-se ao mundo, de agir, de experimentar. Ele não é dado de antemão 

como uma essência, mas é vivido e se configura nas escolhas do indivíduo, nas suas ações e 

emoções que têm um caráter intencional e projetivo. 

Assim, a emoção, é um exemplo claro dessa configuração de sujeito. Ao contrário da 

visão fisiológica que entende as emoções apenas como desequilíbrios químicos, ou algo 

imposto de fora, Sartre propõe que as emoções são formas de apreensão do mundo que o 

sujeito vive. Elas não são respostas automáticas do corpo, e sim manifestações de um 

engajamento intencional com o mundo. Quando uma pessoa se emociona, ela não está 

simplesmente reagindo de forma passiva a um estímulo externo, mas está projetando um 

significado sobre a situação com a qual se depara, de acordo com o projeto existencial que a 

mobiliza. 

Isso nos remete à ideia de que o ser humano, para Sartre, não é um ente determinado 

ou passivo frente ao mundo, mas um ser ativo que constantemente se projeta e se define 

através de suas escolhas. O sujeito é sempre algo que se realiza, que se faz presente e se 

afirma através de suas relações com os outros e com o mundo. A emoção, portanto, é uma 

dessas ações, uma maneira de o sujeito se relacionar com o que o afeta, mas de maneira não 

apenas reativa: ela é uma forma de atuar sobre a realidade, de se posicionar diante dela. 

Essa noção de sujeito como um ser que se constrói a partir de suas escolhas, que está 

em constante processo de se afirmar, nos leva a entender as emoções como algo dinâmico, 

que se inscreve na existência do sujeito como parte do seu projeto de ser. Ao contrário de 

uma visão que as concebe como estados fechados e imutáveis, as emoções, no entendimento 

de Sartre, são vistas como possibilidades de revelação do ser, como formas pelas quais a 



123 

 

consciência se põe em relação ao mundo, à sua história e às suas projeções. A consciência 

emocional não é apenas uma resposta fisiológica, mas uma vivência que marca a experiência 

de ser-no-mundo. 

Ao compreender as emoções nesse sentido, como uma parte integrante da experiência 

existencial, Sartre nos oferece uma forma distinta de pensar a relação entre sujeito e mundo. 

A emoção, assim, se torna uma chave para a compreensão do sujeito como ser projetado, que 

se define não apenas pela razão ou pela vontade, mas também pelas suas emoções e suas 

ações no mundo, que são expressões de sua liberdade e de sua capacidade de se lançar em 

direção ao futuro. Ela é, portanto, uma experiência psicofísica, como sugerido por Sartre, 

uma experiência que implica tanto o corpo quanto a mente, mas que não se reduz a uma 

simples reação biológica. A emoção, como o cogito, é um campo dinâmico e aberto, onde o 

sujeito se revela constantemente por meio das suas escolhas, suas vivências e, portanto, pela 

sua própria humanidade. 



124 

 

Capítulo 4 – Aproximações e distanciamentos entre Sartre e a psicossomática 

 

 

O corpo [...] é uma situação, é nossa tomada de posse do mundo e um esboço de nossos projetos. 

(Beauvoir, O Segundo Sexo). 

 

 

Neste capítulo, daremos continuidade ao presente trabalho a partir da articulação entre 

os elementos explorados nos capítulos anteriores, visando compor uma síntese teórica que 

possa explicitar a nossa hipótese: como o projeto de ser pode estar atrelado ao adoecimento 

psicossomático. 

Nos três primeiros capítulos, exploramos como a filosofia e a medicina, em diferentes 

períodos históricos, compreenderam, absorveram, superaram ou até descartaram noções sobre 

o corpo e sobre as emoções humanas; e também adentramos em nosso eixo teórico-

metodológico de compreensão das experiências humanas através da fenomenologia e do 

existencialismo, dando ênfase ao pensamento sartriano, que também propôs, especialmente 

em sua juventude, obras que apresentam uma noção distinta de corpo e de emoções em 

relação ao pensamento hegemônico atual.  

Como mencionado, pretendemos neste capítulo articular o material levantado nos 

capítulos anteriores, propondo uma síntese de articulação teórica a fim de pensarmos como 

avaliar o papel do adoecimento psicossomático, não por uma via neuroendócrina ou mesmo 

introspeccionista/inconsciente. Nosso objetivo é não perder de vista o papel ativo do 

indivíduo sobre sua vida e os projetos (ainda que não refletidos) que podem levá-lo ao 

adoecimento. 

Como exploramos anteriormente, a psicossomática é um termo “recente” 

historicamente no que diz respeito à relação entre mente/corpo/adoecimento. Em sua 

etimologia, a palavra psicossomática surgiu como um termo que pudesse definir casos cujas 

sintomatologias específicas não apresentassem causa específica (Heinroth, 1818). A primeira 

hipótese formulada foi de que eventos psicológicos (mentais ou emocionais) poderiam, em 

alguns casos, levar determinados indivíduos ao adoecimento físico – ainda que não fosse 

compreendido como isso teria ocorrido. 

Diante disso, aos poucos, a psicossomática se tornou um campo de estudo da 

medicina, englobado sobremaneira pela psicanálise como principal fonte de estudos, embora 

 



125 

 

não restrito a ela. A psicossomática se tornou, então, uma tentativa explicativa para o 

adoecimento que carece de alteração anátomo-funcional clara que justifique a queixa de um 

paciente. Dessa maneira, a noção de inconsciente freudiano e, posteriormente, o próprio 

cérebro e suas inervações ganglionares surgiriam como fio argumentativo para o 

adoecimento, sobretudo diante de casos em que os métodos biomédicos atuais que atuam sob 

uma perspectiva lógico-formal parecem encontrar um limite metodológico. 

Neste sentido, a psicossomática enquanto campo de estudo busca examinar a interação 

entre processos psicológicos (ou ainda mentais ou emocionais) e sua possível relação com 

sintomas físicos, almejando dar conta de explicitar como o plano psicológico dos indivíduos 

pode afetar sua saúde, comportamentos, afetividade, etc. – tema de interesse da humanidade 

desde os primórdios da civilização ocidental. 

Conforme exposto no Capítulo 1 – Breve Introdução às Relações 

Mente/Corpo/Adoecimento, a filosofia e medicina antigas buscaram verificar, compreender 

e descrever se e como a relação entre a consciência (anteriormente alma, espírito ou mente) e 

o corpo (enquanto entidade que se afeta) ocorria e quais as condições de possibilidade de 

alteração que, em uma dessas duas partes, afeta a outra. Algo notório nessa relação é que a 

ação humana acaba sendo emparelhada com a ética e a moralidade, tangenciando também o 

que hoje chamamos de pedagogia. Disso, o estudo dessa relação entre mente e corpo acabava 

implicando também em discussões éticas; ou seja, como, supostamente, os indivíduos 

deveriam agir consigo mesmos e com os outros, a fim de apresentar possibilidades do que 

poderia ser entendido como melhoria comportamental, social, política, etc.  

As perspectivas médicas da antiguidade, fortemente influenciadas e moldadas pela 

filosofia, já atestavam um grande interesse na interação entre emoções e corpo, como pôde 

ser verificado nas obras de Hipócrates e Galeno, por exemplo. Existiam diversas explicações 

sobre o comportamento humano: como lidar com as particularidades de cada um e o que 

fazer para prevenir que sentimentos afetassem a saúde orgânica. Exemplos que podem ser 

mencionados seriam o papel da paixão (similar ao atual “hiperfoco”104), que poderia impactar 

a alimentação, o sono e a produtividade; a ira, que poderia estar ligada a comportamentos 

tidos como “desviantes” e também a problemas digestivos; e a tristeza, ainda hoje associada a 

dores físicas e, em casos extremos, à ideação suicida. 

 
104 “Hiperfoco, em termos gerais e anedóticos, é um fenômeno que reflete a absorção completa de uma pessoa 

em uma tarefa, a tal ponto que a pessoa parece ignorar completamente ou "desligar"todo o resto. Geralmente, é 

relatado que ocorre quando uma pessoa está envolvida em uma atividade que é particularmente divertida ou 

interessante” (Ahinoff; Abu-Akel, 2019, p. 1).  



126 

 

Essa realidade não está tão distante de nós se pararmos para pensar no mercado de 

bem-estar (Wellness) da atualidade. Materiais mais próximos das ciências médicas, por sua 

vez, citam (sem mencionar as metodologias aplicadas) estudos sobre como ações – de 

“felicidade”, “pró-atividade”, “resiliência”; dentre outras – são indicativos de indivíduos que 

vivem mais e melhor (Gazzinga, 2018; Papila & Feldman, 2013). Logo, a ideia passada é 

“seja feliz, será melhor para você”, sem haver um questionamento sobre como e para que ser 

dessa maneira.  

Do mesmo modo, no mundo corporativo e nas redes sociais virtuais, encontramos um 

discurso de que as pessoas devem ser felizes, motivadas, cumprirem todas as suas atividades 

diárias para que seja uma pessoa de “sucesso” (financeiro, emocional, físico ou até 

espiritual). Exemplo claro desta situação são profissionais que se apresentam como coaches, 

influencers e derivados que ganham destaque nas redes sociais vendendo promessas de lucro 

de dinheiro e qualidade de vida, alinhados à noção ético-estética de “corpo são, mente sã”. 

Não por acaso, ocorre o aumento do número de homens jovens utilizando hormônios 

sintéticos para hipertrofia105, assim como de mulheres jovens recorrendo a remédios que 

possibilitem o emagrecimento, além do aumento no número de cirurgias plásticas106. 

A ideologia do produtivismo ganha cada vez mais ênfase e, contraditoriamente, 

possibilita o aumento no número de pessoas que se veem como “procrastinadoras”. Em 2023, 

a revista Forbes Brasil realizou uma pesquisa107 e constatou que a palavra “procrastinação” 

aumentou 90% em número de pesquisas no Google nos últimos cinco anos (no caso entre 

2019 a 2023). Portanto, para ser produtivo, supõe-se que seja necessário diminuir a 

procrastinação. Entretanto, a superação desse estado tem sido atribuída ao excesso de 

estímulos e suposto “vício em dopamina”, neurotransmissor responsável pela motivação e 

aprendizagem, mas associado cada vez mais – e de forma reducionista – ao prazer. De acordo 

com uma reportagem postada n’O Globo em 2023: “Dados exclusivos do Google Trends 

mostram que as buscas pelo termo mais que triplicaram no Brasil (+230%) e dobraram no 

mundo (+100%) na comparação de 1º de janeiro a 14 de novembro de 2023 com o mesmo 

período de 2018”108. 

 
105 Ver em: https://jornal.usp.br/campus-ribeirao-preto/o-culto-ao-corpo-leva-cada-vez-mais-jovens-ao-

consumo-de-anabolizantes/ 
106 Ver em: https://jornal.usp.br/atualidades/cresceu-mais-de-140-o-numero-de-procedimentos-esteticos-em-

jovens-nos-ultimos-dez-anos/ 
107 Ver em: https://forbes.com.br/carreira/2023/06/procrastinacao-tem-recorde-de-buscas-no-google-veja-como-

combater/ 
108 Ver em: https://oglobo.globo.com/blogs/espiritualidade-e-bem-estar/post/2023/11/buscas-por-termo-

dopamina-mais-que-triplicam-no-brasil.ghtml 



127 

 

O explorar histórico, filosófico e médico das compreensões sobre a relação entre 

mente e corpo e seus impactos no adoecimento nos ajuda a entender tanto as noções atuais 

sobre o corpo e o sentir, que na verdade têm origens longínquas, como também nos 

possibilita perceber as influências e atualizações histórico-científicas sobre o estatuto do 

corpo e das emoções.  

É aqui que reside também nosso interesse em compreender as (possíveis) relações 

entre um outro entendimento sobre a psicossomática e a leitura desta por um olhar 

fenomenológico-existencial, principalmente o sartriano, através da noção de projeto de ser. 

No sentido psicoterapêutico, pensar o projeto original de um indivíduo não está relacionado à 

busca pela causalidade dos fenômenos, por exemplo, do adoecimento ou do sofrimento 

psíquico, mas sua finalidade, ou ainda, seu para que de ser como se é: sua função teleológica 

ligada ao modo como o indivíduo se relaciona com o mundo. 

Nisso, verificamos que, para Husserl, o papel do corpo não é ser um mero objeto entre 

outros objetos, mas o ponto central sob o qual temos uma perspectiva sobre o mundo e sobre 

a existência. Esse (nosso) corpo, diferente do olhar técnico-cientifico, que tende à 

universalização e à abstração, é restaurado em fenomenologia sob a perspectiva de um corpo 

vivido, que instaura para nós, por meio da consciência, a percepção que temos sobre a 

realidade e sobre nós mesmos. Se o corpo é o marco zero de nossa experiência de mundo, é 

por meio dele que orientamos nossas ações e, assim, nos deparamos com nós mesmos, 

desvelando para si quem se é; e desvelando também o mundo e seus objetos enquanto 

entidades inteligíveis sob a forma de fenômenos.  

Frente a tal questão que alguns autores da psicopatologia fenomenológica irão 

discutir, de forma esquematizada, a estrutura do ser no mundo e os caminhos para o pensar 

psicopatológico. 

Na Psicopatologia há uma série de modos de consideração, um conjunto de caminhos 

paralelos, que são em si mesmos legítimos, que se completam sem se prejudicarem. 

Meus esforços visam à distinção, separar nitidamente os caminhos, bem como a expor 

a pluridimensionalidade da Psicopatologia (Jaspers, 1913/1979, p. 8). 

Esse corpo, pouco explorado por Husserl no todo de sua obra, é resgatado por 

Heidegger ao propor, com o conceito de Dasein, a unicidade da relação corpo/mente e 

indivíduo/mundo. Não há, no entendimento heideggeriano, possibilidade de cisão entre o ser 

vivente e a realidade na qual existe. Somente sou algo na medida em que existo 

situacionalmente, nas mais diferentes formas em que me é possível surgir enquanto fenômeno 



128 

 

para mim e para os outros. É somente na situação que surge a manifestação do indivíduo, pois 

o indivíduo não pode ser fora da experiência com o mundo – o que, para nós, coloca em 

dúvida algumas concepções generalistas sobre o que define o sujeito saudável, haja vista a 

pluralidade do existir humano. Isso suprime, para a compreensão fenomenológica, a 

concepção de natureza humana, que argumenta em prol de uma forma específica de existir do 

humano, anterior a sua experiência relacional com o mundo. Além de que, desdobra-se, para 

nós, na própria compreensão sobre o adoecimento. 

Também no Capítulo 1 - Breve Introdução às Relações 

Mente/Corpo/Adoecimento, discutimos a ideia dos humores, formas teórico-arquetípicas de 

expressão corporal, física e comportamental do humano, apresentada por Hipócrates e 

atualizada ao longo do pensamento humano – que, inclusive, se mostra presente nos dias 

atuais, costumeiramente ligada a certos setores do pensamento religioso, em especial, o 

cristão. Na teoria dos humores, argumenta-se que a partir da investigação sobre a fisionomia, 

o comportamento e certos tipos de queixas médicas, seria possível pressupor que o indivíduo 

é pertencente a uma certa classe descritiva de existência, por exemplo, colérico, melancólico, 

sanguíneo ou fleumático, podendo, até mesmo, ser tomada como forma de compreensão de 

quais seriam os padrões de afetividade, corporeidade e temporalidade esperados para cada um 

desses quatro tipos de categorias ou (proto)personalidades. 

Atualmente, não há evidências científicas que sustentem a pressuposição de um certo 

tipo de humor enquanto algo que defina a personalidade de um indivíduo (e seus possíveis 

padrões físicos, comportamentais e de saúde); e, por consequência, possam ser verificadas e 

delimitadas dessa maneira apriorística, ou seja, anteriores à existência do indivíduo no mundo 

concreto, em uma determinada facticidade, determinando quem é ou como será esse 

indivíduo.  

Na mesma senda, para uma compreensão fenomenológica-existencial, não se é 

possível compreender uma natureza humana como forma abrangente de entendimento sobre o 

comportamento humano. Não seria coerente pensar em uma essência individual que possa se 

manifestar de tal forma e com tanta previsibilidade sobre os mais diversos eixos da vida de 

um indivíduo, tal como a teoria dos humores parecia pressupor. Para nossa compreensão, 

tudo o que diz respeito a como o indivíduo é, só pode ser compreendido e explicado a partir 

de sua relação dialética com a situação em que este se encontra; não porque a situação o 

determina, mas porque a situação limita e condiciona possibilidades de existência e de 

escolha, que, apesar de livres, não são plenas. 



129 

 

Nisto consiste a noção de ser-no-mundo introduzido por Heidegger e incorporado por 

outros autores por ele influenciados. Nesse sentido, se, de forma ampla, o indivíduo só pode 

se apresentar de uma certa maneira a depender de suas condições de possibilidade de escolha 

diante de uma determinada situação, torna-se evidente que seu corpo está imerso no mundo, 

porque é mediante o corpo que o indivíduo pode deliberar sobre si. Dessa forma, o corpo tem 

importância na medida em que delimita certos modos de ser no mundo e, a partir da 

experiência real e concreta, a qual o pensamento existencial se baseia para encontrar a pessoa 

e não “o humano”, que determinado indivíduo poderá se afetar. Ou seja, não consideramos 

possível uma previsibilidade universal do sentir humano frente às situações das quais vive. É 

somente a partir do viver que é possível emocionar-se, e não o contrário. 

Vale notar, também, que em Sartre o corpo do ser-no-mundo não é mero objeto a ser 

utilizado, assim como não é apenas um mediador entre interioridade e exterioridade. Já 

verificamos anteriormente o ponto da intencionalidade, que pressupõe o movimento da 

consciência para uma relação com o mundo. Assim, não há, no pensamento fenomenológico 

como um todo, a noção de “mundo interno”. Aqui, Sartre radicaliza tal posição argumentando 

contra a noção de sensação enquanto objeto psíquico.  

A sensação, para o pensamento psicológico, é um dado bruto da realidade que chega 

até nós por meio de impactos físico-químicos advindos do mundo, que devem chegar a áreas 

específicas do cérebro onde serão processadas e interpretadas de alguma maneira (Gazzinga, 

2018). Há aqui uma noção de interioridade de um ponto de vista material: o cérebro, ente 

interno ao indivíduo; aquilo que permite que tenhamos acesso ao mundo, de forma que o 

corpo, através dos sentidos, serviria tal como uma membrana que distingue o exterior 

(mundo) do interior (consciência). 

Sartre, em direção oposta, busca mostrar que consciência e mundo estão em contato 

direto e imediato. Para tanto, é preciso que ela (a consciência) seja compreendida como algo 

verdadeiramente incorporado. Neste ponto, Sartre dialoga e rompe não somente com as 

noções e critérios biomédicos, mas também com a tradição filosófica. Se hoje, pensa-se o 

corpo como ente quase [que] determinado por sua biologia; anteriormente percebia-se o 

corpo como aquilo que possui movimentos em sua alma que o mobilizam para uma 

determinada ação. 

A ideia de afecção – que gera sensação – supõe um acontecimento através do qual o 

mundo atinge o corpo, resultando em efeitos ou impressões. Para a compreensão fisiológica 

atual, essas impressões é que são percebidas pela consciência; ou seja, neste olhar, a 



130 

 

consciência não tem acesso ao objeto mundano que causou as impressões, mas apenas às 

próprias impressões (Campos, 2017).  

Ou seja, o argumento é baseado na rejeição sartreana da ideia de que aquilo de que 

temos consciência sejam efeitos causados no corpo pelos objetos ou eventos do 

mundo, e não os próprios objetos ou eventos. A importância de se rechaçar essa ideia 

reside no seguinte: se aquilo de que temos consciência não forem os objetos mesmos e 

sim as afecções que eles provocam em nosso corpo, então o corpo adquire o status de 

mero “receptáculo” de afecções vindas do exterior e “morada” da consciência, i.e., o 

corpo é relegado a mero meio através do qual a consciência interage com o mundo, 

como se fosse uma membrana que recobre a consciência e que é responsável pela 

troca de informações com o mundo. E as afecções no corpo – as sensações – se 

tornam uma espécie de intermediário ou mediador entre o sujeito e o mundo concreto; 

um intermediário ou mediador separando sujeito consciente e mundo. Para que isso 

não se dê, é necessário que o corpo não seja essa “membrana” justaposta à 

consciência, viz., é necessário que ele seja parte da consciência e vice-versa. 

(Campos, 2017, p. 25). 

Dessa forma, pensa-se corpo e emoções não apenas como um produto da biologia e da 

fisiologia desenvolvidos e moldados pela filogênese. Óbvio que o conhecimento acerca da 

evolução não é descartado, como pode-se verificar na obra de Bergson, A evolução criadora, 

publicada em 1907. A questão que se colocava, por exemplo, na fenomenologia-existencial 

de Heidegger (1927/2014), era a busca pelo sentido pré-ontológico do ser, antes das 

definições, classificações e teorias por nós criadas. Nessa busca pelo plano pré-ontológico, 

encontramos um ser que se questiona sobre si e, diferente de outros seres, possui alguma 

abertura para um agir distinto, criativo e dinâmico mediante cada situação em que se 

encontra.  

Disso, verificamos que o corpo que adoece é, para nós, um corpo que apresenta não 

somente uma alteração físico-química, mas existencial, e, para que isso ocorra, é necessário 

que sejamos, tal como propôs Sartre, uma consciência incorporada; um ente psicofísico, de 

modo que, ao pensarmos a psicossomática, não seria meramente um corpo que adoece, 

linearmente, por conta de uma emoção. Ao contrário, é no contato direto com a vida que se 

cria o existir, e nessa relação é possível que surja o fenômeno do adoecimento. Em 

consonância com esse argumento, Schneider (2023), pensando em uma psicopatologia, 

aponta que pensar o humano e seu adoecer, do ponto de vista psicológico, é pensar menos no 



131 

 

transtorno como material classificatório e preditivo sobre o humano; mas pensar no 

sofrimento existencial que este sujeito apresenta diante das complicações de seu Ser no 

percurso de sua constituição enquanto sujeito.  

Sartre, n’O Ser e o Nada (1943), coloca o cogito cartesiano, herdeiro dos dualismos 

antigos, em um outro patamar, reconfigurando a noção de subjetividade e liberdade. Para 

Sartre (1943), “O cogito pré-reflexivo é condição para o cogito cartesiano” (p. 20). Então, 

antes de se ter uma compreensão clara e evidente sobre si mesmo (como propunha 

Descartes), o indivíduo experiencia o existir, com um grau anterior à reflexão. É somente 

após a condição pré-reflexiva que se torna possível o cogito tal como proposto pelos 

modernos.  

É diante disso que a consciência se apresentará como fundamentalmente negativa e 

projetiva na obra sartriana: ela se define por sua ausência de conteúdo/preenchimento em si 

mesma, e por sua constante busca de significado no mundo. Esta concepção difere-se da 

tradição hegemônica que define consciência como conjunto das experiências de um “Eu”, 

através de processos psicológicos básicos moldados pela atuação das mais diferentes 

circuitarias cerebrais. No olhar sartriano, é no existir, enquanto entidade espaço-temporal, 

que se capta a noção de um “Eu” (este que nos parece, no cotidiano, como muito íntimo e 

interno a nós mesmos) no mundo, à medida em que me projeto e escolho um modo de vida. 

Nesse contexto, o corpo assume uma posição paradoxal. Eu o vivo, mas raramente o percebo 

enquanto “meu corpo”, o que o torna, simultaneamente, um objeto no mundo (quando 

constato o meu corpo – enquanto ente biológico – o capto em terceira pessoa) e a própria 

condição da experiência subjetiva, que sai de uma posição pré-reflexiva para reflexiva. 

A relação entre liberdade e corpo em Sartre é marcada por uma tensão. Se, por um 

lado, o sujeito é pura transcendência e liberdade, por outro, ele é inevitavelmente ancorado 

em um corpo que o situa no mundo e impõe limites concretos à sua existência. Aqui, já temos 

uma definição de indivíduo distinta das visões da filosofia antiga e também distinta do olhar 

médico contemporâneo. A discussão sobre a alma enquanto substância e a discussão sobre os 

componentes “internos” à consciência do indivíduo perdem lugar para uma noção relacional 

de existência. O pensamento sartriano rejeita concepções introspeccionistas quanto ao 

indivíduo, que buscam apresentar relações causais para questões multifacetadas. 

Campos (2017) nos auxilia a enriquecer a reflexão, trazendo o conceito de consciência 

intencional encarnada de Merleau-Ponty. A autora menciona que o corpo é o meio pelo qual a 

consciência se expressa, se manifesta, não apenas como meio de ação, mas também como um 



132 

 

fardo, um obstáculo à liberdade plena. Isso se torna evidente na maneira como Sartre articula 

a presença corpórea como uma dimensão da consciência. No embate entre a liberdade e as 

contingências do corpo, nasce a experiência do limite, algo que se reflete diretamente na 

experiência da doença. Se, pela consciência, há infinitas possibilidades; por meio do corpo – 

que expressa sua consciência –, as possibilidades são finitas, dada a condição espaço-

temporal em que existimos.  

Na trilha do pensamento sartriano, nos parece que o meio mais coerente de pensarmos 

o adoecimento psicossomático seria pela existência (em termos do projeto de ser) ligada ao 

contexto (ou, no “mundo”) em que está situado. Isso lança um olhar para o adoecimento 

menos como uma realidade individualizada, mas interrelacionada às possibilidades concretas 

– da dialética entre indivíduo e sua situação – por conseguinte, do existir e da possibilidade 

ou não do adoecimento. Tal visão parece se aproximar das leituras mais contemporâneas 

referentes ao adoecimento psicossomático, que buscam avaliar a relação do ambiente com o 

indivíduo – apesar de alguns teóricos ainda buscarem, na avaliação dessa relação, a predição 

das capacidades dos indivíduos e da proposição de tomarem certos tipos de ações que podem 

retirá-los do adoecimento ou ainda buscar compreender fatores como estresse e desequilíbrio 

químico como relações que talvez apontassem para alguma causalidade. 

Apontamos aqui para a importância da discussão sobre o corpo na obra sartriana. 

Sartre (1943) argumenta que, ao avaliarmos o corpo, podemos apreende-lo de forma concreta 

ou de forma abstrata. Quando experimento meu corpo, ao agir, por exemplo, sou todo inteiro 

consciência e todo inteiro corpo (ente psicofísico), relacionando-me com um determinado 

contexto. O que percebo, sinto, expresso está relacionado a como apreendo (interiorizo) o 

ambiente em que estou situado e me dirijo (exteriorizo) a ele – e isso diz respeito a minha 

experiência concreta.  

Por outro lado, na discussão que propomos na presente tese, por exemplo, o corpo 

tendeu (e tende) a ser compreendido como um ente abstrato. Sabemos que o corpo existe e 

que temos um corpo, mas pouco nos damos conta dele; e, quando o percebemos, 

costumeiramente ocorre por meio da reflexão e/ou do outro. Quando reflito, me dou conta do 

Eu, isto é, do “eu que estou com as mãos no teclado escrevendo”, do “eu que tenho que ir 

trabalhar às 14h”, do “eu que estou aqui”. Portanto, na reflexão também é possível resgatar a 

concretude.  

Para o olhar de outra consciência que me captura, sou um ente abstrato, tendo a ser 

algo semelhante a outros objetos do mundo; uma vez que, quando estou sendo visto, sou 



133 

 

captado pelo olhar do outro que me coisifica e me determina. Isso serve, entre outras coisas, 

para o olhar biomédico, que tende a cristalizar a pessoa aos seus exames, por vezes 

desconsiderando sua vivência e transformando-a em um ente abstrato, idêntico ao resultado 

de seu diagnóstico.  

Ao longo desta tese, verificamos que essa noção de adoecimento, longe de ser nova, 

tem como componente de sua gênese muito de sua “ascendência” moderna. No mundo 

moderno, o universo começou a ser teorizado como um sistema mecânico, regido por leis de 

funcionamento. Consequentemente, o corpo humano, enquanto ente existente desse universo, 

também foi compreendido sob a mesma lógica mecânica. 

Lembremos de dois nomes mencionados no Capítulo 1 - Breve Introdução às 

Relações Mente/Corpo/Adoecimento: o médico inglês William Harvey, e o filósofo francês 

René Descartes. Para ambos, o universo era compreendido como um todo organizado, muito 

provavelmente regido por alguma divindade – pensamento herdeiro da antiguidade, que 

considerava a existência do cosmos um todo organizado. Nesse direcionamento, o corpo 

devia ter leis específicas que poderiam ser compreendidas tais como as da mente. Contudo, 

para ambos os pesquisadores do século XVII, a mente parecia mais fácil de ser compreendida 

ou teorizada. Quando foi descoberto o mecanismo da circulação sanguínea, pareceu fechar-se 

uma gestalt e reivindicar-se o seguinte: a existência das coisas segue regras, cabe a nós 

descobri-la. 

É fundamental notar e explicitar que ambos os autores citados possibilitaram o 

desenvolvimento do pensamento, da técnica e da ciência, e, não à toa, a noção mecânica 

sobre a existência como um todo não só se tornou hegemônica naquela época, como se 

reproduz até hoje. Isso pode ser constatado por meio de frases como “o corpo humano é uma 

máquina”, repetida tanto pelo senso comum como por alguns profissionais da saúde, mesmo 

que, atualmente, não existam evidências que sustentem a tese de que o corpo (ou mesmo o 

universo!) funcione apenas por meio de mecânicas causais.  

A crítica contemporânea a esse modelo emerge, em grande medida, da constatação de 

seus limites. As visões holística e sistêmica, como mencionado no Capítulo 1 - Breve 

Introdução às Relações Mente/Corpo/Adoecimento – que estão ganhando força em 

diversas áreas do conhecimento, incluindo a saúde – denunciam a redução do corpo a um 

objeto isolado, desprovido de historicidade, intencionalidade e intersubjetividade. Essa crítica 

sustenta que a saúde e a doença não podem ser compreendidas unicamente a partir de causas 



134 

 

locais ou lineares, como propõe o modelo biomédico tradicional, herdeiro do pensamento 

moderno.  

Para estas perspectivas contemporâneas, saúde e doença, por exemplo, são vistas 

como expressões de um campo relacional complexo entre organismo, ambiente, cultura e 

história de vida. Conceitos como complexidade, interdependência, emergência e não-

linearidade, advindos dessas abordagens, se opõem às noções do paradigma moderno e 

apontam para novos olhares que propõe reintegrar o sujeito à sua própria experiência corporal 

e ao mundo vivido. Tratam-se de inflexões epistemológicas que buscam alternativas ao 

legado do pensamento moderno, reabilitando dimensões antes desconsideradas – como a 

subjetividade, a intencionalidade e o sentido –, agora constitutivas do real. 

A visão holista parte do princípio de que a totalidade de algo é mais complexa do que 

o simples somatório das partes. Ou seja, para compreender um determinado fenômeno – o 

corpo humano, uma pessoa ou até mesmo a saúde –, não basta analisar seus componentes de 

maneira isolada (por exemplo, como órgãos, tecidos ou sintomas), mas é preciso considerar a 

totalidade da experiência, incluindo aspectos físicos, psíquicos, sociais, culturais, espirituais 

e/ou existenciais.  

De outro lado, a visão sistêmica deriva da teoria dos sistemas desenvolvida pelo 

biólogo austríaco Karl Ludwig von Bertalanffy (1901 – 1972). Para esta teoria, todo 

fenômeno é um sistema composto de partes inter-relacionadas, que se influenciam 

mutuamente. Nesta perspectiva, o foco está nas relações, conexões e dinâmicas internas de 

um dado fenômeno. No caso do corpo humano, por exemplo, ele não é apenas um conjunto 

de órgãos funcionando em paralelo, mas um sistema dinâmico, integrado e adaptativo, em 

constante interação com o ambiente externo (físico, emocional, social).  

No campo da saúde, por exemplo, essa abordagem entende que um adoecimento não é 

mera disfunção localizada em um órgão, podendo ser expressão de um desajuste que envolve 

emoções, relações sociais, estilo de vida, sentido existencial, entre outros fatores. Assim, a 

visão holista propõe uma compreensão integrada do ser humano, em oposição ao modelo 

paradigmático moderno em ciência, que tende a ver o corpo como uma máquina composta de 

peças. 

Nesse sentido, no mundo contemporâneo, verifica-se que nossos antepassados 

modernos nos possibilitaram o desenvolvimento em diferentes campos do conhecimento, 

mas, como seres históricos, chegaram aos seus entendimentos conforme os limites da técnica, 

ciência e pensamento da época lhes possibilitaram. No advento da contemporaneidade, 



135 

 

começam a ser perceptíveis críticas ao pensamento hegemônico moderno, que parece chegar 

aos limites de suas possibilidades explicativas sobre a realidade. É nesta trilha, retomando o 

eixo central desta tese, que o pensamento sartriano possibilita criticas que superem o que 

ainda nos causa embaraço, como é o caso do adoecimento psicossomático. 

O sujeito adoecido, no direcionamento do pensamento sartriano, se encontra em uma 

condição onde sua liberdade parece comprometida, tendo em vista que o indivíduo se 

apreende como limitado em suas possibilidades de escolhas e ações. Ou seja, seu corpo, que 

antes parecia transparente, no sentido de pleno em suas possibilidades de ação, e que operava 

como veículo de sua intencionalidade, passa a se tornar opaco e resistente (tal como um ser-

em-si). A execução do projeto de ser se encontra restrita. Schneider (2002) expressa isso da 

seguinte maneira: 

[...] podemos ter a clareza de que não é a consciência que adoece, já que ela é pura 

relação às coisas, puro nada, pura diafanidade. Quem tem possibilidade de “adoecer”, 

ou melhor, de se “complicar” é o sujeito. O que isto significa? Significa que essa 

totalização psicofísica (corpo/consciência) é o sujeito, objeto no mundo, que não 

existe “a priori”, mas que é resultante de um processo histórico de mediações sociais, 

familiares, ou seja, fruto de uma construção psicossocial, que se totaliza, destotaliza, 

retotaliza, a todo momento, conforme o movimento na vida de relações. Assim, a 

patologia é uma perturbação sempre psicofísica, que acontece enquanto movimento 

do sujeito no mundo, resultante da sua história de relações (Schneider, 2002, pp. 288-

289). 

Essa dualidade leva diretamente à questão do sujeito adoecido. O adoecimento marca 

uma ruptura na experiência cotidiana do sujeito. Se, em condições normais, o corpo é vivido 

de maneira fluida, como meio de ação no mundo, na doença ele é visado e se torna uma 

presença incômoda.  

O sujeito adoecido experimenta uma cisão: por um lado, ele continua sendo um 

sujeito livre e consciente, capaz de agir e projetar-se; por outro, vê-se reduzido à condição de 

objeto, submetido a forças que não controla e sob o julgo do olhar de outrem. Ou seja, 

apresenta-se a dualidade bem expressa na fenomenologia da corporeidade: o corpo é 

simultaneamente um corpo-para-si (expressão da liberdade) e um corpo-para-outro (objeto 

de diagnóstico, tratamento e cuidado). 

Esse fenômeno pode ser melhor compreendido quando consideramos a experiência da 

náusea em Sartre. Em A Náusea (1938), Antoine Roquentin sente um profundo mal-estar 



136 

 

diante do mundo, uma espécie de estranhamento radical que o afasta do ‘fluir’ da realidade 

cotidiana. Solitário na cidade fictícia de Bouville, o protagonista experimenta, de forma 

crescente e inquietante, uma sensação de desconexão com o mundo, culminando naquilo que 

ele chama de "náusea" – símbolo de um desconforto existencial: o desvelamento de sua 

consciência e das coisas do mundo, contingentes e despidas de sentido ou finalidade. 

As coisas do mundo, antes familiares e funcionais, tornam-se opacas, excessivamente 

materiais e absurdas. Esse estranhamento consigo e com o cotidiano aproxima-se daquilo que 

a psicopatologia fenomenológica busca compreender: não como sintomas isolados ou desvios 

funcionais, mas como transformações no modo como o sujeito se dá ao mundo e nele se vê 

implicado. 

 Esse desconforto existencial se reflete diretamente no corpo e na percepção de 

Roquentin diante da materialidade das coisas do mundo. A experiência da náusea pode ser 

vista como momento de crise, no qual a estabilidade do sujeito é abalada e ele se depara com 

a gratuidade de sua existência. Sob uma perspectiva sartriana, a náusea (ou a angústia, 

apresentada no Capítulo 2 - A Fenomenologia e o Existencialismo como um dos temas 

chave do existencialismo) pode ser compreendida como uma forma de psicopatologia da 

experiência vivida. Na narrativa, Roquentin não está doente de alguma condição que possa 

ser explicada nos moldes físico-químicos; o que se apresenta é uma ruptura na maneira como 

percebe o mundo e a si mesmo e a tomada de consciência de sua condição.  

Portanto, verificamos que Roquentin, como todo ser-aí, imbuído de um projeto de ser, 

poderá se afetar e adoecer, em um sentido abrangente, a partir do modo como entra em 

contato com a realidade e compreende suas possibilidades de existência. Isso tem implicações 

diretas para a psicopatologia e para a psicossomática, enquanto áreas de estudo, pois ilustra 

como estados subjetivos podem se inscrever no corpo de maneira concreta, à medida que 

coadunam ou repelem o projeto existencial. Roquentin relata sensações físicas intensas – 

desconforto, enjoo, mal-estar – que não têm origem orgânica, mas existencial. Por isso o 

corpo, nessa perspectiva, não é um mero recipiente da consciência, mas um campo de 

inscrição do sentido ou da ausência dele. O mal-estar corporal é expressão da crise de sentido 

vivida pela consciência – há um conflito ontológico. 

Disso, argumentamos que a psicossomática, quando pensada a partir da 

fenomenologia e do existencialismo, revela-se como um campo que transcende uma 

articulação simplista entre mente e corpo como entes passivos a meras relações de causa e 

efeito. Desta forma, em vez de considerar o corpo apenas como um organismo biológico, 



137 

 

nossa perspectiva o entende como um ente que possibilita a condição humana, na medida em 

que não somos, como já dito, apenas seres de razão e vontade; mas também de afetos e 

projetos nem sempre claros ao cogito, mas inseparáveis do modo como o sujeito se lança ao 

mundo. Como aponta Schneider (2002), somos corpo/consciência, ente psicofísico. 

“Consciência é, assim, a dimensão da subjetividade da realidade humana. [...] Já o ego ou 

personalidade, característica distintiva do homem, é a unificação do corpo/consciência em 

direção a um fim – o projeto” (p. 288).   

Assim, sintomas físicos, em uma possível articulação da psicossomática com a 

fenomenologia-existencial sartriana, não são, para todos os casos, meras disfunções 

biológicas ou mecânicas, mas podem expressar conflitos mais profundos relacionados à 

dimensão corpórea de um projeto de ser que se manifesta em sua liberdade, identidade e 

significado particulares. 

Argumentamos aqui que a doença psicossomática pode ser interpretada como a 

materialização, ou ainda, a expressão corpórea de conflitos existenciais. Se o ser humano é 

essencialmente um projeto, conforme Sartre sugere, os sintomas psicossomáticos podem ser 

compreendidos como manifestações de tensões entre o projeto original e as contingências da 

existência concreta. O adoecimento do corpo pode então ser compreendido como o modo 

pelo qual o sujeito age, por vezes de maneira silenciosa e não refletida, às tensões entre sua 

liberdade ontológica – sempre livre para projetar-se – e sua facticidade. 

Em outras palavras, o corpo não adoece apenas por fatores orgânicos, mas também 

como resposta a dilemas vividos, como o conflito entre a liberdade e as imposições sociais ou 

entre o desejo e a as possibilidades de materialização de uma vida idealizada. Doença e 

sintoma, então, podem surgir como corporificação do mal-estar ontológico, como recusa de 

uma existência que se tornou insustentável, na medida em que o projeto original de um 

indivíduo entra em conflito com as possibilidades reais e concretas de sua objetivação. 

Essa leitura nos leva a afirmar que a doença psicossomática, olhada pelo prisma 

sartriano, pode ser vista como materialização dos conflitos fundamentais do existir. Se, 

conforme o pensamento existencial, o ser humano é aquilo que ele faz de si mesmo, ou seja, 

um projeto de ser que nunca está dado – uma totalização em curso, como afirma Sartre – 

então o corpo pode adoecer como reflexo da disjunção entre o projeto originário do sujeito e 

as exigências, imposições e constrangimentos da vida concreta. Tal como vemos em 

experiências de má-fé, o sujeito pode tentar negar (para si e para os outros) sua liberdade, 



138 

 

conformando-se a papéis ou expectativas alheias – e é nesse terreno de alienação que o corpo 

pode manifestar sua recusa, revelando a crise de autenticidade existencial. 

Isso pode ser verificado, também, na análise existencial proposta por Sartre n’O Idiota 

da Família (1971), obra na qual o filósofo examina a biografia do romancista Gustave 

Flaubert, para investigar como a identidade de um sujeito se forma em meio às expectativas e 

pressões do meio social, da família e de determinantes sociomateriais. Flaubert, desde cedo, 

experimentou uma tensão entre suas inclinações pessoais e as expectativas de seu pai. 

Flaubert é visto pela família como indivíduo fraco e, por vezes, lento em seu 

desenvolvimento. Verifica-se ao longo da obra e do desenvolvimento de Flaubert que a 

disputa entre suas aspirações e os desígnios de seu pai marcam toda sua vida. 

Isso se mostra frequentemente em sua obra literária. Em Madame Bovary (1856), por 

exemplo, temos a história de uma mulher, Emma, que se sente alienada pela vida monótona e 

convencional em que se encontra após o casamento, o que a leva a procurar um significado 

para a vida em disputa com o que é dela esperado. Sua busca por um preenchimento 

existencial, no entanto, é frustrada, o que agrava seu sofrimento. 

Podemos aqui fazer uma leitura de uma vida com profundo sofrimento existencial: a 

incapacidade de lidar com a vida cotidiana e o desejo de escapar dela, o que eventualmente 

leva ao seu declínio. Ao mesmo tempo percebe-se um desencanto com a sociedade burguesa, 

o conformismo e a busca por sinais de sucesso como riqueza, status e poder. Emma Bovary 

ilustra, em sua angústia e insatisfação, a experiência do colapso entre aquilo que idealiza e a 

realidade em que se encontra. Seus sintomas e condutas (adultério, consumo compulsivo, 

melancolia, etc.) podem ser lidos como manifestações de um sujeito cujo projeto existencial 

se vê continuamente frustrado pelas contingências do mundo. Emma é símbolo de um corpo 

tomado pelo tédio, pela alienação e pela náusea de uma vida não escolhida. 

Esse tipo de adoecimento na vida adulta, como visto em Emma Bovary, pode ser 

tomado como uma consequência da impossibilidade de realização tanto dos ideais românticos 

que a personagem possui quanto de um conflito inerente à condição humana: confrontar suas 

expectativas com a realidade. Neste sentido, Emma é tomada por um vazio existencial, o que 

a torna vulnerável a comportamentos como a infidelidade, a irresponsabilidade financeira e, 

finalmente, o suicídio.  

Voltando à biografia de Flaubert, constata-se que na vida adulta, o romancista francês 

dedicou-se a uma vida boemia e pela busca de reconhecimento por sua literatura. Ele foi 

influenciado, em contrapartida, pelo projeto que o pai fez para ele e o pressiona a concretizar: 



139 

 

o de ser médico. Essa imposição externa gerou um conflito que moldou a trajetória do 

escritor, levando-o a diversas crises de saúde na vida adulta. 

Podemos analisar juntamente a Sartre que a formação da identidade pode ser aplicada 

à psicossomática, especialmente no que tange à constituição do sujeito adoecido. Assim como 

Flaubert se viu preso entre seu desejo de liberdade e as exigências do pai, muito do que nos 

torna quem somos tem influência daquilo que fizeram de nós, o que, para além das visões 

simplistas de terapismo atual, nos evidencia um profundo vislumbre do sofrimento existencial 

que pode advir de pressões externas a nós mesmos, que nos forçam a nos conformar a papéis 

que não correspondem às nossas aspirações. Assim, diante do sofrimento, podemos verificar 

o adoecimento como uma recusa do indivíduo a liberdade. Esta recusa pode se expressar no 

existir concreto do corpo, visto não ser aceita em nível de consciência reflexiva pelo 

indivíduo, no sentido do autoengano (ou má-fé) proposto por Sartre, o que pode colocar o 

indivíduo em situações que constrangem o sentido do projeto de vida. 

Concluímos até aqui que a fenomenologia-existencial sartriana parece oferecer 

ferramentas para compreender a complexidade da psicossomática, sem recorrer a 

causalidades intrínsecas ou extrínsecas aos indivíduos. Em vez de restringir-se a uma visão 

mecanicista do corpo, essa abordagem reconhece que a corporeidade é sempre atravessada 

por questões que dizem respeito à identidade e ao sentido. O sujeito adoecido não é apenas 

um organismo disfuncional, mas um ser cuja existência é marcada por embates entre sua 

liberdade e as condições concretas de sua vida. 

Dessa forma, a articulação entre Sartre e a psicossomática nos permite pensar o 

adoecimento não como uma falha do organismo, mas como uma resposta à própria 

complexidade da existência humana. O corpo – e, no limite, o indivíduo – pode adoecer, mas 

não por ser passivo ao meio em que está inserido, mas justamente por seu caráter ativo na 

medida em que resgata para si o sentido originário de seu projetar-se. 

 

 

 

 

 

 

 



140 

 

Considerações  Finais 

 

Ao longo desta tese, buscamos articular uma reflexão sobre a relação entre mente, 

corpo e adoecimento a partir de um diálogo entre a psicossomática e a fenomenologia 

existencial, em especial de inspiração sartriana. Para isso, percorremos um caminho que nos 

levou a revisitar a história das concepções hegemônicas sobre o corpo no mundo ocidental, e 

suas dimensões médica e filosófica, as quais compunham em si um pensamento que, hoje, 

podemos considerar psicológico ou protopsicológico. Neste percurso, identificamos como 

diferentes paradigmas moldaram, continuaram, superaram e/ou romperam com as 

compreensões que historicamente foram apresentadas sobre o corpo, sobre o comportamento 

e sobre o adoecimento humano. 

Nos primeiros capítulos, nossa dedicação foi exclusivamente histórica e conceitual, 

com objetivo de traçar como as dimensões médicas, filosóficas, teológicas e científicas 

construíram diferentes compreensões sobre o corpo: ora como um objeto de menor 

preocupação filosófica, mas, contraditoriamente, de grande interesse médico sustentado por 

influências da própria filosofia antiga; posteriormente como um objeto que deve ser moldado 

para que possa purificar o espírito que nele vive; seguido de uma compreensão que 

intencionava compreender o corpo enquanto mais um elemento com mecanismos 

padronizáveis, chegando a uma compreensão mais contemporânea onde verifica-se um 

movimento que busca integralizar a compreensão não mais do corpo apenas como um objeto, 

mas um organismo integrado a processos subjetivos e culturais – ainda que com fortes 

implicações biologizantes como a tentativa de reduzir a mente e o comportamento humanos 

ao cérebro. 

Esse percurso permitiu evidenciar como o pensamento acerca das relações entre 

mente/corpo e adoecimento possui raízes que remontam aos primórdios das civilizações 

humanas, mas tendo com a delimitação “psicossomática” a emergência de um campo do 

estudo em constante tensão entre uma visão, aparentemente, causalística – que busca explicá-

la por mecanismos, a princípio, pouco claros, mas que com o avanço da medicina liga-se ao 

pensamento psicanalítico buscando uma robustez teórica no século XIX e século XX, tendo 

uma atualização mais atual para um ponto de vista mais próximo, novamente, da biologia, 

por meio de perspectivas laboratoriais e neuroendócrinas – a abordagens não hegemônicas, 

como é o caso da fenomenologia e do existencialismo, que buscam dar uma contribuição aos 

estudos do corpo resgatando sua característica vivencial.  



141 

 

Foi a partir desse pano de fundo que introduzimos a fenomenologia e o 

existencialismo como vertentes filosóficas que oferecem uma compreensão alternativa do 

adoecimento psicossomático. Husserl nos forneceu as bases para pensar o corpo enquanto 

corpo vivido (Leib), em oposição à ideia do corpo como mero objeto físico (Körper). 

Heidegger ampliou essa discussão ao propor o ser-no-mundo como condição fundamental da 

existência humana, destacando como as formas de ser do Dasein são afetadas pelo 

adoecimento. Finalmente, Sartre contribuiu com a noção de projeto de ser enquanto forma de 

pensar a consciência como atividade constituinte da realidade humana, endossando as críticas 

fenomenológicas e existenciais às noções mecanicistas de sofrimento e colocando o corpo 

como um meio pelo qual a consciência se engaja com o mundo. 

Com base nesses elementos, propusemos que o adoecimento psicossomático não pode 

ser compreendido apenas como uma consequência das emoções, de um desequilíbrio físico, 

um sintoma do inconsciente, ou algo que possa ser explicado por um nexo causal simplista. 

Antes, trata-se de uma expressão ontológica da relação do sujeito com sua própria existência. 

Compreendemos aqui que o projeto de ser (e, em especial, sua não concretização) está 

implicado com o adoecimento, na medida em que o indivíduo não consegue viver uma vida 

autêntica; ou seja, uma vida em que a liberdade se assuma como tal, em face das situações 

concretas que a circunscrevem. O corpo adoecido emerge, assim, como um modo de 

significar o fracasso, a hesitação ou o conflito constitutivo da liberdade no meio de um 

mundo que oferece resistências, exigências e limites. As doenças psicossomáticas 

configuram, nesse contexto, modos de ser corpóreos (concretos), manifestações existenciais 

de uma forma específica de se posicionar no mundo frente às próprias possibilidades e 

impossibilidades. 

Tal concepção demanda uma reorientação epistemológica e metodológica que 

ultrapassa o paradigma biomédico e as hermenêuticas mecanicistas do sofrimento. Envolve, 

fundamentalmente, o reconhecimento de que o sintoma psicossomático não é um mero 

evento orgânico ou psíquico, mas um fenômeno situado no interior de uma totalidade 

existencial, carregado de sentido e vinculado ao modo singular como o sujeito se lança no 

mundo. É nesse ponto que a clínica, especialmente no âmbito da psicoterapia, encontra uma 

via de escuta fecunda: ao considerar o adoecimento como expressão do projeto de ser, torna-

se imprescindível abrir espaço para a reconstituição da biografia do sujeito – não como um 

mero levantamento cronológico de fatos, mas como a apreensão dos sentidos vividos, das 



142 

 

escolhas efetuadas ou evitadas, dos engajamentos assumidos ou negados, e dos modos de 

existência que foram, ao longo do tempo, sedimentando-se como formas de má-fé. 

A biografia (ou, ainda, os comportamentos manifestos), nesse contexto, é a expressão 

do projeto existencial. Cada escolha – ainda que sob o signo do conformismo, da alienação 

ou da negação – se diz de um modo de afirmação da liberdade sartriana; ou seja, mesmo 

recusando-se à escolha (concretização do projeto), não deixa de ser livre (de ter possibilidade 

de ação e materialização). A má-fé, portanto, enquanto mecanismo pelo qual o sujeito tenta 

escapar da angústia de sua própria liberdade e da responsabilidade por suas escolhas, pode se 

cristalizar no corpo como sintoma. O adoecimento psicossomático seria, assim, uma 

concretização no corpo (e, no limite, no existir) da liberdade, embora na forma de negação da 

mesma, explicitando-se o confronto entre o sujeito e o mundo. 

Nesse sentido, a escuta clínica, orientada pela fenomenologia existencial, deve visar à 

reconstrução do encadeamento de sentidos que constituem a vida do sujeito, permitindo que 

ele se aproprie de sua história não como algo dado, mas como obra em permanente 

construção – marcada por escolhas, omissões, rupturas e fidelidades a determinados modos 

de ser. O trabalho psicoterapêutico torna-se, então, um espaço de desvelamento, onde o 

sintoma pode ser interrogado como expressão de um projeto em crise, e no qual o sujeito é 

convidado a reconhecer, naquilo que parece destino, a marca de sua liberdade originária. A 

reconexão com a própria historicidade – vivida e reinterpretada – pode, nesse processo, abrir 

brechas para a emergência de novos sentidos e para a possibilidade de reconfiguração 

existencial. 

A psicoterapia, nesse horizonte, não se dirige à eliminação do sintoma em si, mas ao 

desvelamento de seu lugar no projeto do sujeito. Aqui não há, para nós, comportamento 

disfuncional. Todo comportamento se orienta justamente a alguma função na vida do 

indivíduo; logo, há uma intenção no comportar-se. O terapeuta, por sua vez, não ocupa o 

lugar, em nosso entendimento, de quem interpreta ou decifra, mas de quem compreende junto 

com o sujeito adoecido os diversos modos pelos quais ele se apresenta ao mundo vivido. Em 

última instância, nossa visão psicoterápica busca restituir ao sujeito um modo de assumir sua 

liberdade, mesmo nas tramas do adoecimento, e de reinscrever sua existência numa narrativa 

que ele possa reconhecer como sua. 

 

 



143 

 

Referências 

 

Agostinho (1894). De Genesi ad litteram (J. Zycha, Ed.). CSEL 28. F. Tempsky; G. Freytag. 

 

Agostinho (2017). Confissões. Trad. Lorenzo Mammì. São Paulo: Penguin Classics  

 

Ahinoff, M., & Abu-Akel, A. (2019). Hyperfocus: The forgotten frontier of attention. 

Psychological Research, 85(1), 1–12. https://doi.org/10.1007/s00426-019-01245-1 

 

Alexander, F. (1989). Medicina Psicossomática. Artes Médicas. Porto Alegre/RS. 

 

Alisson, H. E. (2022): An Introduction to the Philosophy of Spinoza. Cambridge University 

Press. 

 

Aristóteles (1978). Acerca del Alma (Libro II, 413b, 10). Introducción, traducción y notas de 

Tomás Calvo Martínez. Editorial Gredos, Madrid, España. 

 

Augustine (s.d.): Expositio quarundam propositionum ex Epistola ad Romanos. 

https://www.augustinus.it/latino/esposizione_romani/index.htm 

 

Bakhtin, M. (1987). A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: O contexto de 

François Rabelais (T. Rezende Costa, Trad.). HUCITEC. 

 

Banhara, A. (2023, 21 de novembro). Buscas por termo ‘dopamina’ mais que triplicam no 

Brasil. O Globo – Espiritualidade e Bem-estar. Recuperado em [inserir data de acesso], 

de https://oglobo.globo.com/blogs/espiritualidade-e-bem-estar/post/2023/11/buscas-por-

termo-dopamina-mais-que-triplicam-no-brasil.ghtml 

 

Baranski, Z. G., & Pertile, L. (Eds.). (2015). Dante in context (1ª ed.). Cambridge University 

Press. 

 

Beauvoir, S. (2013). La force de l’âge. Les Éditions Gallimard. 

 

Beauvoir, S. (1980 [1949]). O segundo sexo. Rio de Janeiro: Nova Fronteira. 

 

Beliard, O. (1938). La Renaissance. In L. Lavastine (Ed.), Histoire générale de la médecine 

(Vol. 2, p. 189). Albin Michel Éditeur 

 

Brentano. F. (1924). Psychologie vom empirischen Standpunkt. Felix Meiner Verlag, 

Hamburg, p. 125 

 

Bornheim, G. (2007). Sartre. São Paulo: Perspectiva 

 

Campos, V. de S. (2017). Pondo a mão na consciência (incorporada): Sobre o estatuto do 

corpo no pensamento de Jean-Paul Sartre. Contextura, (11), 23–30.  

 

Carvalho, G. F. (2022): A ciência rigorosa em Husserl. Pólemos – Revista de Estudantes de 

Filosofia da Universidade de Brasília 11 (24): p. 101-117. 

https://doi.org/10.26512/pl.v11i24.46186 



144 

 

 

Catalano, J. (1974). A commentary on Sartre’s Being and Nothingness. New York: Harper. 

 

Casanova, M. A. (2015). Fenomenologia e existência: introdução à ontologia fundamental 

de Heidegger. Petrópolis: Vozes. 

 

Cícero. (1877). Tusculan disputations (C. D. Yonge, Trad.). Harper & Brothers. Recuperado 

de https://www.gutenberg.org/files/14988/14988-h/14988-h.htm. 

 

Coelho, J. C. D. P. (2023). A noção de corpo em Sartre. Poiesis: Revista de Filosofia, 26(1).    

https://www.periodicos.unimontes.br/index.php/poiesis. 

 

Coelho, J. C. D. P. (2012). Sobre “o corpo”: Um estudo a partir da ontologia sartreana. Atos 

de Pesquisa em Educação, 7(2), 296–319. 

 

Darwin, C. (1998). The expression of the emotions in man and animals (3rd ed., P. Ekman, 

Ed.). Oxford University Press. (Obra original publicada em 1872) 

 

Dias, C. A. (1992). Aventuras de Ali-Babá nos Túmulos de Ur. Ensaio Psicanalítico sobre 

somatopsicose. Fenda Edições Ltda. 

 

Descartes (1643). Letter of may 31, Recuperado de  www.earlymoderntexts.com/assets/pdfs/ 

descartes1643_1.  

 

Duarte et al. (2010). Dicionário Grego-Português [ D G P ]. Cotia – SP: Ateliê Cultural. pp. 

101 – 102. 

 

Edelstein L. (1967). Ancient Medicine. Johns Hopkins University Press, Baltimore, USA. 

 

Encyclopaedia Britannica. (n.d.). Herophilus. In Encyclopaedia Britannica. 

https://www.britannica.com/biography/Herophilus 

 

Eschenbach, W. (2004). Parzival (A. T. Hatto, Trans.; A. S. Atkinson, Ed.). Penguin 

Classics. (Original work published c. 1200) 

 

Forbes Brasil. (2023, 19 de junho). “Procrastinação” tem recorde de buscas no Google: veja 

como lidar com a sua. Forbes Brasil – Carreira. Recuperado em [inserir data de acesso], 

de https://forbes.com.br/carreira/2023/06/procrastinacao-tem-recorde-de-buscas-no-

google-veja-como-combater/ 

 

Freud, S. & Breuer, J. (2016). Estudos sobre histeria. Tradução de Laura Barreto. Companhia 

das Letras, São Paulo/SP. 

 

Galdi, M. B. & Campos, E. B. V. (2017). Modelos teóricos em psicossomática psicanalítica: 

uma revisão. Temas em Psicologia. Vol. 25. Nº 1, março/2017, pp. 29 – 40. i 

https://doi.org/10.9788/TP2017.1-03Pt   

 

Galen. (1821). De locis affectis. In Opera omnia, ed. C. G. Kuhn. Leipzig: C. Knobloch, Vol. 

8–1. 

 



145 

 

Gargano, R. (2011). Atitude Natural e Fenomenológica em Husserl. Humanidades Em 

Diálogo, 4(1) pp. 181–192. https://doi.org/10.11606/issn.1982-7547.hd.2011.106197 

 

Gaukroger, S. (1998): “Descartes’ Theory of the Passions,” in J. Cottingham (ed.), 

Descartes, Oxford: Oxford University Press, 218 

 

Giles, T. R. (1975). História do existencialismo e da fenomenologia. Editora da Universidade 

de São Paulo. 

 

Hadot, P. (1995). Philosophy as a Way of Life: Spiritual Exercises from Socrates to Foucault, 

Michael Chase (trans.), Arnold Davidson (ed.), Oxford: Blackwell. 

 

Hankinson, R. J. (2017), ‘Humours and Humoral Teory’, in Routledge History of Disease, 

ed. Mark Jackson, Abingdo, pp. 21–37 

 

Harvey, W. (1847). The Works of William Harvey, trans. R. Willis. London: Sydenham 

Society, pp. 127–129 

 

Hegel, G. W. F. (1975). Princípios de la filosofía del derecho. Buenos Aires: Editorial 

Sudamericana. 

 

Hegel, G. W. F. (2016) Ciência da Lógica: I. A doutrina do Ser. Trad. Christian G. Iber; 

Marloren L. Miranda e Frederico Orsini. Petrópolis, RJ. Vozes.  

 

Heidegger, M. (1927/2022). Ser e tempo (F. Castilho, Trad.). Petrópolis: Vozes. 

 

Heinroth, J. C. A. (1818). Lehrbuch der Störungen des Seelenlebens oder der 

Seelenstorungen und Ihrer Behandlung,. F. C. W. Vogel, Leipzig, II, paragráfo 313, p. 

49 

 

Hippocrates. (1868). On the sacred disease. Recuperado de  <The Genuine Works of 

Hippocrates (umkc.edu) >. 

 

Hippocrates. (1849). The Genuine Works of Hippocrates, Translated from the Greek, with a 

preliminary discourse and annotations by Francis Adams. London: Sydenham Society 

 

Husserl, E. (1965). A Filosofia como Ciência de Rigor, Coimbra: Atlântida 

 

Husserl, E. (1970). Logical investigations (J. N. Findlay, Trans.). Routledge & Kegan Paul. 

(Original work published 1900-1901) 

 

Husserl, E. (1994). Problemas fundamentales de la fenomenología, Alianza Editorial. 

 

Husserl, E. (1997). Thing and space: Lectures of 1907 (R. Rojcewicz, Trans. & Ed.; Vol. 7). 

Springer Science+Business Media. (Original work published 1973). 

 

Husserl, E. (2006). Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia 

fenomenológica. Aparecida, SP: Ideias & Letras, p. 114. 

 

https://daedalus.umkc.edu/hippocrates/Adams/page.368.a.php?size=240x320
https://daedalus.umkc.edu/hippocrates/Adams/page.368.a.php?size=240x320


146 

 

Husserl, E. (2010). Meditações cartesianas e Conferências de Paris. Lisboa: Centro de 

Filosofia da Universidade de Lisboa. 

 

Husserl, E. (2012). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie (Husserliana, Bd. 8). Hamburg: Meiner. (Original work published 

1936) 

 

Jones, W. H. S. (1868): Hippocrates Collected Works. Harvard University Press, Cambridge, 

USA. Recuperado de < 

http://daedalus.umkc.edu/hippocrates/HippocratesLoeb1/page.ix.php >.  

 

Jornal da USP. (2024, 23/08). O culto ao corpo leva cada vez mais jovens ao consumo de           

anabolizantes. Jornal da USP – Campus Ribeirão Preto. Recuperado em 17 de Agosto de 

2025, de https://jornal.usp.br/campus-ribeirao-preto/o-culto-ao-corpo-leva-cada-vez-

mais-jovens-ao-consumo-de-anabolizantes/ 

 

Jornal da USP. (2024, 14/06). Cresceu mais de 140 % o número de procedimentos estéticos 

em jovens nos últimos dez anos. Jornal da USP – Atualidades. Recuperado em 17 de 

Agosto de 2025, de https://jornal.usp.br/atualidades/cresceu-mais-de-140-o-numero-de-

procedimentos-esteticos-em-jovens-nos-ultimos-dez-anos/ 

 

Inague Júnior, M. (2014). Consciência, corpo e liberdade: perspectivas a partir de O Ser e o 

Nada. Ekstasis Revista de hermenêutica e fenomenologia. V.3, n.2, pp. 135-150. 

https://doi.org/10.12957/ek.2014.15181 

 

Kaltio, O. (2023): THE PANTEGNI, THEORICA OF CONSTANTINE THE AFRICAN A 

Text-Historical Study of the First Medical Compendium in the Latin West. DOCTORAL 

DISSERTATION to be presented for public discussion with the permission of the 

Faculty of Arts of the University of Helsinki, in Lecture Hall PIII, Porthania, April 

 

Kant, I. (2006). Antropologia do ponto de vista pragmático (Coleção Biblioteca Pólen). (R. 

R. Torres Filho & M. Suzuki, Dir.). São Paulo: Iluminuras. (Trabalho original publicado 

em 1798). 

 

Kant, I. (2013). Crítica da razão pura (M. P. dos Santos & A. F. Morujão, Trads., 5ª ed.). 

Fundação Calouste Gulbenkian. (Obra original publicada em 1781). 

 

Kierkegaard, S. (2013). Ou-Ou. Um Fragmento de Vida (E. M. de Sousa, Trad.). Lisboa: 

Relógio d’Água. (Título original: Enten–Eller. Et Livs-fragment, 1843) 

 

Kierkegaard, S. A. (2014). The Concept of Anxiety. New York: Liverlight. 

 

Kierkegaard, S. (2017). O conceito de angústia (Á. L. M. Valls, Trad.). Vozes. (Obra original 

publicada em 1844) 

 

Kierkegaard, S. A. (2022). A Doença para a Morte. Editora Vozes, Petrópolis – RJ. 

 

Knuuttila, S. (2004) Emotions in Ancient and Medieval Philosophy, Oxford: Clarendon Press. 

Recuperado de  https://plato.stanford.edu/entries/medieval-emotions/. 

 

http://daedalus.umkc.edu/hippocrates/HippocratesLoeb1/page.ix.php


147 

 

Laplanche & Pontalis. (1970). Vocabulário de Psicanálise. São Paulo – SP. Martins Fontes. p. 

502.  

 

Leibniz. (1979): A Monadologia, In: Os Pensadores, São Paulo: Abril Cultural, 1979. 

 

Margetts E. L. (1950). The early story of the word “psychosomatic”. Canad. M A. J. Oct., 

Vol. 63, p. 403, nota 13. 

 

Marx, K. O Capital: crítica da economia política. São Paulo, Abril Cultural, 1985. 

 

Marx, K. (1867/2009). Das Kapital: Kritik der politischen Ökonomie. Berlin: Gustav 

Kiepenheuer Verlag. (Trabalho original publicado em 1867). 

 

Maurer, C. (2017). La théorie des Gefühls hégeliana in dialogo con le recenti teorie sulle 

emozioni. Rivista Internazionale di Filosofia e Psicologia, 8(2), 162–181. 

https://doi.org/10.4453/rifp.2017.0003 

 

Mastro, F. (2020): A influência husserliana em A Transcendência do Ego e a fundamentação 

prática da obra sartriana. Kínesis, Vol. XII, n° 31, julho, p.214-230. 

https:/doi.org/10.36311/1984-8900.2020.v12n31.p214-230 

 

Neter, H. P. W. (1899). Pharmacy in the Middle Ages 

 

Newton, F. (1994): Constantine the African and Monte Cassino: New Elements and the Text 

of the Isagoge, In: Burnett & D. Jacquart (Eds.), Constantine the African and ’Ali ibn al-

’Abbas al Magusi (pp. 16–47). Leiden, Germany: E.J. Brill. 41–2 

 

Nietzsche, F. (1882): Die fröhliche Wissenschaft. Drittes Buch Recuperado de  

<http://www.zeno.org/Philosophie/M/Nietzsche,+Friedrich/Die+fr%C3%B6hliche+Wiss

enschaft.>. 

 

Nietzsche, F. (2001). A Gaia ciência (P. C. Souza, Trad.). Companhia das Letras. (Obra 

original publicada em 1882) 

 

Nietzsche, F. (2011). A genealogia da moral (M. F. dos Santos, Trad.). Vozes. (Obra original 

publicada em 1887) 

 

Nietzsche, F. (2012). The Dionysiac World View. Cambridge University Press. 

 

Nussbaum, M. (1994). The Therapy of Desire: Theory and Practice in Hellenistic Ethics, 

Princeton, NJ: Princeton University Press. 

 

Gasset, J. O. (1982). História como sistema: Mirabeau ou o político. Tradução de J. A. G. 

Sobrinho & E. H. C. Costa. Brasília: UnB. (Obra original publicada em 1935). 

 

Pó, G. S. M. (2015). A fenomenologia do tédio no Livro do Desassossego: De Martin 

Heidegger a Fernando Pessoa [Tese de doutorado, Universidade de Évora]. 

 

Pippin, R. B. (2008). Hegel's practical philosophy: Rational agency as ethical life. 

Cambridge University Press. 



148 

 

 

Reynolds, J. (2013). Existencialismo. Editora Vozes, Petrópolis – RJ. 

 

Rezende, J. M. (2009). Ambroise Paré, o cirurgião que não sabia latim. In À sombra do 

plátano: Crônicas de história da medicina (Vol. 2, pp. 245–249). Editora Unifesp. 

História da Medicina series. 

 

Romero, F. (2023). O sentido das paixões e emoções: Hume., AUFKLÄRUNG, João Pessoa, 

v.10, n.1, Jan.Apr., p. 89-108. https://doi.org/10.18012/arf.v10i1.64248 

 

Ross, M. (2001) Leibniz. São Paulo: Edições Loyola. 

 

Russon, J. (2009). Emotional subjects: Mood and articulation in Hegel's philosophy of mind. 

International Philosophical Quarterly, 49(1), 41–52. 10.5840/ipq20094914 

 

Santos, V. (2011) Corpo e intersubjetividade em O Ser e o Nada. Theoria, Revista Eletrônica 

de Filosofia. V.3 n.8 – pp. 88-105 

 

Sartre, J.-P. (1939). Esquisse d’une théorie des émotions. Paris: Hermann. 

 

Sartre, J.-P. (1943). L’être et le néant: essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard. 

 

Sartre, J.-P. (1966). La transcendance de l'ego: Esquisse d'une description 

phénoménologique.  Introduction, notes et appendices par Sylvie Le Bon. Paris: J. Vrin. 

(Obra original publicada em 1938). 

 

Sartre, J-P. (1966): L’existencialisme est un humanism. Les Éditions Nagel 7, Rue de Savoie, 

Paris- VIIe (Obra original publicada em 1945). 

 

Sartre, J.-P. (1971). L’idiot de la famille: Gustave Flaubert de 1821 à 1857. Tome I. Paris: 

Gallimard. 

 

Sartre, J-P. (2019). A Náusea. Editora Nova Fronteira, São Paulo – SP. 

 

Schultz, S. G. (2002). William Harvey and the Circulation of the Blood: The Birth of a 

Scientific Revolution and Modern Physiology. News Physiol Sci nº 17, pp. 175 - 180 

 

Sêneca. (2014). Sobre a Ira. Tradução de José Eduardo S. Lohner. Companhia das Letras, 

São Paulo – SP 

 

Sjöholm, C. (2017) Descartes, Emotions and the Inner Life of the Subject. In: Wehrs, D & 

Blake, T (eds.), The Palgrave Handbook of Affect Studies and Textual Criticism. pp. 653 

– 669. 

 

Sokolowsky, R. (1999). Introdução à fenomenologia. Edições Loyola. 

 

Sorabji, R. (2000). Emotion and the Peace of Mind: From Stoic Agitation to Christian 

Temptation, Oxford: Oxford University Press.  

 



149 

 

Taylor, G. J. (1990). La pensé opératorie et le concept d’alexithymie. Document. 

International Universitues Press, Madison, Conencticut. Rev. Franç. Psychanal. pp. 769 - 

784 

 

Tuke, D. H. “Psychosomatiatria” In. Tuke, D. H. (1892) A Dictionary of Psychological 

Medicine, Vol. 2, Philadelphia: Blackiston, p. 1034). Recuperado de  < 

https://wellcomecollection.org/works/g7ep9cx7/items?canvas=402&manifest=2>.  

 

Vallée, D. (2020). L’émergence des émotions dans les sciences psychologiques. ACRH: 

Histoire & Culture, 15(2). https://doi.org/10.4000/acrh.7293 

 

Van den Berg, J. H. (1981). O paciente psiquiátrico: Esboço de psicopatologia 

fenomenológica (4. ed.). São Paulo: Mestre Jou. 

 

Virchow, R. L. K. (1858). Die Cellular Pathologie in ihrer Begründung auf physiologische 

und pathologische Gewebelehre. Berlin: A. Hirschwald 

 

Volich, R. M. (2000). Psicossomática. São Paulo, SP: Casa do Psicólogo. 

 

Wehrs, D. R., & Blake, T. (Eds.). (2017). Descartes, emotions, and the inner life of the 

subject. In The Palgrave Handbook of Affect Studies and Textual Criticism (pp. 653–

669). Palgrave Macmillan. 

 

Weiner, H. (2008). The concept of psychosomatic medicine. In E. R. Wallace IV & J. Gach 

(Eds.), History of psychiatry and medical psychology: With an epilogue on psychiatry 

and the mind-body relation (pp. 577–600). Springer. 

 

Wolfgang, H. (2019). Franz Brentano. In: Zalta, E. N. (ed.): The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy (Spring 2019 Edition). Recuperado de  

<https://plato.stanford.edu/archives/spr2019/entries/brentano/>.  

 

Yapijakis, C. (2009). Hippocrates of Kos, the father of clinical medicine, and Asclepius as 

the god of health in ancient Greece. In Vivo, 23(4), 507–514. 


